
L’INFLUENCE DE L’ENVIRONNEMENT DURANT
L’EMBRYOGENÈSE CHEZ ARISTOTE.

LES EFFETS SUR LA VERTU NATURELLE

La vertu naturelle 1

La question de la relation entre éthique et philosophie de la nature a
reçu un grand intérêt de la part des chercheurs ces dernières années, notam-
ment avec la publication de certains ouvrages : Bridging the Gap between
Aristotle’s Science and Ethics, édité par Devin Henry et Karen Margrethe
Nielsen 2, le livre de Mariska Leunissen, From Natural Character to Moral
Virtue in Aristotle 3, et récemment La nature et le bien. L’éthique d’Aristote
et la question naturaliste de Pierre-Marie Morel 4. Dans cet article, je consa-
crerai une attention particulière à la vertu naturelle et au rapport qu’elle
entretient avec l’environnement. Dans la première partie, il sera question
de déterminer ce qu’est la vertu naturelle. Cette étude nous conduira
ensuite, dans une deuxième partie, à une analyse de la composition maté-
rielle de l’être humain, notamment en ce qui concerne la nature et les
différentes qualités du sang, en tant qu’elles peuvent modifier dans un
certain sens le caractère d’un individu. Enfin, dans la troisième partie, cette
analyse de l’influence du corps et des vertus naturelles sur l’éthique sera
élargie jusqu’à comprendre les possibles effets de l’environnement sur la
constitution matérielle et la conduite humaine.

1. Une première version de ce travail a été présentée le 27 février 2020, à Paris, dans
le cadre du séminaire Causes, passions, actions (III). L’individu et la communauté, organisé
par Cristina Viano. Je tiens à remercier tous les participants pour leurs remarques et sugges-
tions. Je remercie aussi Isabelle Chouinard pour ses corrections de langue.

2. D. Henry, K. M. Nielsen (dir.), Bridging the Gap between Aristotle’s Science and
Ethics, Cambridge, Cambridge University Press, 2015. Ce volume est important car il met
en lumière l’existence d’une méthode « commune » pour les œuvres de biologie et celles
d’éthique, selon la méthode des définitions des Analytiques postérieurs.

3. M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue in Aristotle, Oxford/New
York, Oxford University Press, 2017.

4. P.-M. Morel, La nature et le bien. L’éthique d’Aristote et la question naturaliste,
Louvain, Peeters, 2021.
Les Études philosophiques, no 3/2023, p. 93-116

Pixellence - 05-07-23 10:13:45 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 93 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0

lucan
Machine à écrire

Preprint version



Luca Torrente94

Tout d’abord, il faut déterminer le concept de « vertu naturelle »
(ἡ φυσικὴ ἀρετή) tel qu’il est introduit par Aristote en Éthique à Nico-
maque VI 13 5. Ce concept n’est pas réellement développé dans d’autres
passages du corpus, ni étudié d’une façon analytique par le Stagirite, mais
il est tout à fait central, comme on le verra dans la suite, étant donné le
rôle qu’il joue par rapport à l’être vertueux au sens propre.

Dans EN VI 13, Aristote propose un rapprochement entre la sagesse
pratique (φρόνησις) et une certaine faculté (δύναμις) qu’on appelle habi-
leté (δεινότης), en disant tout de suite que les deux choses ne sont point
identiques et, en même temps, qu’il n’y a pas de sagesse pratique sans
habileté.

Alors, il faut encore retourner jeter un coup d’œil sur la vertu. La vertu se
présente en effet à peu près comme la sagesse pratique, qui entretient avec
l’habileté un rapport non pas d’identité, mais de ressemblance : il y a le même
rapport entre la vertu naturelle (φυσικὴ ἀρετὴ) et la vertu au sens fort du
terme (τὴν κυρίαν). Tout le monde pense en effet que les traits de son caractère
(ἠθῶν) lui sont donnés d’une certaine façon (πως) par la nature, car nous
avons un sens de la justice, une inclination à la tempérance, un fond de courage
et les autres vertus dès la naissance (εὐθὺς ἐκ γενετῆς). Malgré tout, nous
sommes en quête d’autre chose, qui est le bien au sens fort (τὸ κυρίως
ἀγαθὸν) ; et nous cherchons à posséder ces qualités d’une autre façon. En effet,
les états < habituels > naturels appartiennent aux enfants et aux bêtes aussi,
mais faute d’intelligence, elles leur sont visiblement nocives. Quoi qu’il en soit,
une chose au moins paraît claire : c’est qu’il en va ici comme dans le cas d’un
corps vigoureux qui se déplace à l’aveuglette et à qui il arrive de faire une chute
vigoureuse parce qu’il n’a pas la vue. En revanche, s’il acquiert l’intelligence
(λάβῃ νοῦν), l’homme se montre dans son action tout différent et son état
(ἕξις) < naturel >, bien que semblable, devient à ce moment vertu au sens fort.
Par conséquent, tout comme il y a deux espèces (εἴδη) pour la partie opinative,
l’habileté et la sagesse pratique, de la même façon il y en a deux aussi pour la
partie morale : la vertu naturelle d’un côté, la vertu au sens fort de l’autre. Et
parmi elles, la vertu au sens fort ne peut naître sans sagesse pratique 6.

Le texte est très riche et complexe, il faut donc l’analyser point par
point. Tout d’abord, Aristote voudrait établir un rapprochement entre d’un

5. Abrégé par la suite EN suivi du numéro de livre et de chapitre.
6. EN VI 13, 1144b1-17 : « Σκεπτέον δὴ πάλιν καὶ περὶ ἀρετῆς· καὶ γὰρ ἡ ἀρετὴ

παραπλησίως ἔχει ὡς ἡ φρόνησις πρὸς τὴν δεινότητα – οὐ ταὐτὸ μέν, ὅμοιον δέ – οὕτω
καὶ ἡ φυσικὴ ἀρετὴ πρὸς τὴν κυρίαν. πᾶσι γὰρ δοκεῖ ἕκαστα τῶν ἠθῶν ὑπάρχειν φύσει
πως· καὶ γὰρ δίκαιοι καὶ σωφρονικοὶ καὶ ἀνδρεῖοι καὶ τἆλλα ἔχομεν εὐθὺς ἐκ γενετῆς·
ἀλλ’ ὅμως ζητοῦμεν ἕτερόν τι τὸ κυρίως ἀγαθὸν καὶ τὰ τοιαῦτα ἄλλον τρόπον ὑπάρχειν.
καὶ γὰρ παισὶ καὶ θηρίοις αἱ φυσικαὶ ὑπάρχουσιν ἕξεις, ἀλλ’ ἄνευ νοῦ βλαβεραὶ φαίνον-
ται οὖσαι. πλὴν τοσοῦτον ἔοικεν ὁρᾶσθαι, ὅτι ὥσπερ σώματι ἰσχυρῷ ἄνευ ὄψεως κινου-
μένῳ συμβαίνει σφάλλεσθαι ἰσχυρῶς διὰ τὸ μὴ ἔχειν ὄψιν, οὕτω καὶ ἐνταῦθα· ἐὰν δὲ
λάβῃ νοῦν, ἐν τῷ πράττειν διαφέρει· ἡ δ’ ἕξις ὁμοία οὖσα τότ’ ἔσται κυρίως ἀρετή. ὥστε
καθάπερ ἐπὶ τοῦ δοξαστικοῦ δύο ἐστὶν εἴδη, δεινότης καὶ φρόνησις, οὕτω καὶ ἐπὶ τοῦ

Pixellence - 05-07-23 10:13:45 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 94 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 95

côté le couple sagesse pratique/habileté et de l’autre le couple vertu au sens
propre/vertu naturelle. En effet, même si l’habileté n’est pas identique à la
sagesse pratique, les deux sont néanmoins liées d’une certaine manière :
étant donné que pour avoir de la sagesse pratique il faut d’abord de l’habi-
leté, on peut affirmer que l’habileté est une condition nécessaire (et non
suffisante) de la sagesse pratique. En même temps, la vertu au sens propre
est liée à la vertu naturelle sans pour autant coïncider avec elle. On pourrait
donc penser à établir un rapport d’analogie entre les deux couples de
termes, même si l’ordre de présentation des termes de ce rapport analogique
n’est pas donné précisément par Aristote. Le rapport se présenterait de la
manière suivante : l’habileté appartient à la sagesse pratique de la même
manière que la vertu naturelle appartient à la vertu au sens propre.

habileté : sagesse pratique = vertu naturelle : vertu au sens propre
δεινότης : φρόνησις = φυσικὴ ἀρετὴ : ἀρετὴ κυρία

Or, si l’habileté est ce qui nous permet de bien accomplir une certaine
action même si elle est absolument indifférente par rapport au but, la φρό-
νησις en revanche nous révèle l’action qui est ou n’est pas à poursuivre pour
accomplir la fin 7. Il n’y a pas de vertu sans sagesse pratique et l’habileté ne
suffit pas à rendre une action vertueuse, elle est seulement la capacité de
bien accomplir l’action qui a été reconnue comme vertueuse et belle par la
sagesse pratique. Si le rapport d’analogie se présente d’une telle façon,
comment se détermine la vertu naturelle ? Aristote commence en disant
qu’il y a une opinion partagée selon laquelle les traits des caractères indivi-
duels sont en quelque sorte donnés par nature (φύσει). Cela signifie qu’on
a tous un sens de la justice, une inclination à la tempérance, un fond de
courage et d’autres inclinations naturelles à partir du moment précis où
nous sommes nés (εὐθὺς ἐκ γενετῆς) 8. Dans l’expression « vertu natu-
relle », le terme φυσικὴ est donc à prendre comme synonyme de quelque
chose d’inné, d’intrinsèquement constitutif de l’individu en question 9.
Nous pouvons fournir dès maintenant un exemple : on peut dire que le
courage provoqué par l’ardeur (θυμός), en EN III 11, est un cas paradigma-
tique de vertu naturelle 10. En effet, dans plusieurs textes d’Aristote, les
facultés cognitives et les caractères dépendent fortement de la constitution

ἠθικοῦ δύο ἐστί, τὸ μὲν ἀρετὴ φυσικὴ τὸ δ’ ἡ κυρία, καὶ τούτων ἡ κυρία οὐ γίνεται ἄνευ
φρονήσεως (trad. Bodéüs modifiée). » Cf. MM I 34, 1198a2-15.

7. EN VI 11, 1143a8-9.
8. Voir Platon, Lois IV, 710a : « [la tempérance est] celle qui s’épanouit naturellement

dès le début, chez les enfants et les animaux, de sorte que les uns sont déréglés dans l’usage
des plaisirs, les autres réglés (trad. Des Places). »

9. C. Viano, « Aristotle and the Starting Point of Moral Development. The Notion of
Natural Virtue », in K. Corrigan, S. Stern-Gillet (dir.), Reading Ancient Texts, vol. II Aristotle
and Neoplatonism, Leiden, Brill, 2008, p. 33. Voir aussi P.-M. Morel, « Nature, habitudes,
vertus », in La nature et le bien, op. cit., p. 144-145.

10. EN III 11, 1116b23-1117a9.

Pixellence - 05-07-23 10:13:45 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 95 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente96

matérielle des organismes. Autrement dit, il semble y avoir une dépendance
directe de la vertu naturelle par rapport à la matière des corps vivants. Nous
verrons dans la suite comment cette relation de dépendance est structurée,
surtout par rapport aux influences extérieures. Dans l’immédiat, il est
important de clarifier le rapport qu’on a établi entre vertu naturelle et vertu
au sens propre.

En introduisant la vertu naturelle, Aristote précise tout de suite que
nous, en tant qu’êtres humains adultes, sommes en quête d’autre chose,
c’est-à-dire du bien au sens propre qui nous est donné par la vertu. Par
ailleurs, les enfants et les bêtes ont eux aussi des états naturels (φυσικαὶ
ἕξεις), mais puisqu’ils n’ont pas d’intellect pratique, ces inclinations innées
leur sont visiblement nocives 11. Le Stagirite affirme enfin que l’état naturel
peut devenir à un certain moment vertu au sens fort : « […] s’il acquiert
l’intelligence, l’homme se montre dans son action tout différent et son état
(ἕξις) < naturel >, bien que semblable, devient à ce moment vertu au sens
fort 12. »

Afin d’élargir la recherche sur le rapport entre vertu naturelle et vertu
morale, un passage d’Éthique à Eudème III 7 doit être pris en compte :

Toutes ces médiétés [traits de caractère] sont louables, mais ce ne sont pas des
vertus (leurs contraires ne sont pas non plus des vices). En effet, elles ne
dépendent pas d’un choix délibéré. Mais elles appartiennent toutes dans la
division des affections puisque chacune d’elles est une affection en quelque
sorte, et parce qu’elles sont naturelles (φυσικὰ), on les associe à des vertus
naturelles. En effet, comme on le verra plus loin, chaque vertu existe en
quelque sorte à la fois de façon naturelle et d’une autre façon, accompagnée
de sagesse pratique 13.

On s’aperçoit aisément que la description correspond bien au passage
d’EN VI 13. En effet, la vertu existe soit comme vertu naturelle, soit
comme vertu accompagnée de sagesse pratique, c’est-à-dire comme vertu
au sens propre. Mais la vertu morale, elle, dépend d’un choix délibéré. Ce
qui différencie finalement la vertu morale de la vertu naturelle est donc le
fait d’être une ἕξις προαιρετική 14, un état stable qui exprime une décision

11. Voir HA VIII 1, 588b1 : « […] mais l’âme de l’enfant ne diffère pas pour ainsi
dire de celle des bêtes, à cette époque (trad. Bertier). »

12. EN VI 13, 1144b12-13 : « ἐὰν δὲ λάβῃ νοῦν, ἐν τῷ πράττειν διαφέρει· ἡ δ’ ἕξις
ὁμοία οὖσα τότ’ ἔσται κυρίως ἀρετή (trad Bodéüs). »

13. Éthique à Eudème [abrégé par la suite EE] III 7, 1234a24-30 : « πᾶσαι δ’ αὗται
αἱ μεσότητες ἐπαινεταὶ μέν, οὐκ εἰσὶ δ’ ἀρεταί, οὐδ’ αἱ ἐναντίαι κακίαι· ἄνευ προαιρέ-
σεως γάρ. ταῦτα δὲ πάντ’ ἐστὶν ἐν ταῖς τῶν παθημάτων διαιρέσεσιν· ἕκαστον γὰρ αὐτῶν
πάθος τι ἐστίν. διὰ δὲ τὸ φυσικὰ εἶναι εἰς τὰς φυσικὰς συμβάλλεται ἀρετάς· ἔστι γάρ,
ὥσπερ λεχθήσεται ἐν τοῖς ὕστερον, ἑκάστη πως ἀρετὴ καὶ φύσει καὶ ἄλλως μετὰ φρονή-
σεως (trad. Dalimier modifiée). »

14. EN II 6, 1106b36 : « Par conséquent, la vertu est un état habituel qui exprime
des décisions. »

Pixellence - 05-07-23 10:13:45 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 96 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 97

dont nous sommes le principe 15. Par conséquent, elle doit être accompa-
gnée de sagesse pratique 16. En général, tout le monde a vu un lien entre
la vertu et le raisonnement correct, mais Aristote veut insister sur ce point
en disant qu’il n’y a pas d’autre possibilité : une vertu sans raisonnement
correct, sans sagesse pratique, n’est pas une vertu morale au sens propre,
elle sera tout au plus une vertu naturelle.

Jusqu’ici, j’ai montré que la vertu naturelle se caractérise comme un
état naturel qu’on possède dès la naissance 17 et que cette vertu, bien qu’elle
soit absolument insuffisante toute seule pour l’action morale, peut devenir
vertu au sens propre après un processus d’éducation qui porte l’agent à
acquérir un état habituel accompagné de raisonnement correct. C’est le cas
notamment des enfants : ils ont en effet des états naturels dès qu’ils
naissent, mais jusqu’à leur maturité, c’est-à-dire jusqu’à la possession d’un
intellect pratique, ils ne peuvent pas être vertueux. Tout animal – être
humain compris – a donc des caractères ou des états naturels dès sa nais-
sance, mais l’être humain seul peut devenir un vrai sujet moral, car les
autres animaux sont dépourvus d’intellect 18. La vertu au sens propre
semble donc se configurer comme un accomplissement vers le bien et le
beau grâce aux états moraux acquis à travers l’habitude et au raisonnement
correct de la sagesse pratique qui accompagne et dirige nos actions en fonc-
tion du but. Bref, la vertu naturelle fait finalement partie du caractère (ἐπὶ
τοῦ ἠθικοῦ), car elle joue effectivement un rôle dans le processus éthique
qui s’achève avec l’état vertueux achevé 19.

La relation particulière entre vertu naturelle et vertu au sens propre
peut être clarifiée grâce à un passage très connu, le premier chapitre du
livre II de l’EN.

Mais si elle [la vertu] est morale, elle est le fruit de l’habitude. C’est même de
là qu’elle tient son nom moyennant une petite modification du mot ethos.
D’où il appert aussi qu’aucune des vertus morales ne nous est donnée naturelle-
ment. En effet, rien de ce qui est naturel ne se modifie en nous par l’habitude.
Ainsi, la pierre qui se porte naturellement vers le bas ne peut prendre l’habitude
de se porter vers le haut, même si on veut la lui faire contracter en la jetant
dix mille fois en l’air. On ne peut faire non plus que le feu se porte vers le
bas, et aucun comportement naturel (οὐδὲν τῶν ἄλλως πεφυκότων) ne peut
se modifier par l’habitude (ἄλλως ἂν ἐθισθείη). Par conséquent, ce n’est ni

15. P. Aubenque, La prudence chez Aristote, Paris, Puf, 1963, p. 119-120.
16. Voir EN VI 13, 1144b21-28.
17. Voir Cat. 8, 9b35-10a2.
18. Voir Pol. VII 13, 1332a42-b1. Voir J.G. Lennox, « Aristotle on the Biological

Roots of Virtue. The Natural History of Natural Virtue », in D. Henry, K.M. Nielsen (dir.),
Bridging the Gap between Aristotle’s Science and Ethics, op. cit., p. 193-213.

19. Voir D. Lefebvre, « Avoir un éthos et être philotoioutos. Sur le sens de la notion
d’éthos dans les Éthiques d’Aristote », in A. Hourcade, R. Lefebvre (dir.), Aristote, rationalités,
Mont-Saint-Aignan, Publications des universités de Rouen et du Havre, 2011, p. 155-172,
ici p. 162.

Pixellence - 05-07-23 10:13:45 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 97 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente98

naturellement ni contre nature (παρὰ φύσιν), que nous sont données les vertus.
Au contraire, c’est dans notre nature de les recevoir (πεφυκόσι μὲν ἡμῖν), alors
qu’elles sont perfectionnées en nous, par le moyen de l’habitude. De plus, tout
ce que la nature met à notre disposition, nous l’apportons d’abord sous forme
de capacités et ensuite nous y répondons par nos actes, comme on le voit
précisément dans le cas des sens. Ce n’est pas, en effet, de l’acte fréquent de
voir ou de l’acte fréquent d’entendre que nous tirons nos facultés des sens,
mais l’inverse : c’est parce que nous les possédons que nous en avons fait usage
et ce n’est pas l’usage qui nous en a donné la possession. Or les vertus, nous
les tirons d’actes préalables, comme c’est le cas des techniques au demeurant.
En effet, ce qu’on doit apprendre à faire, c’est en le faisant que nous
l’apprenons 20.

Aristote affirme ici très clairement qu’aucune vertu morale n’advient
par nature et que tout ce qui est naturel en nous ne se modifie pas par
l’habitude. Les deux domaines semblent donc absolument séparés l’un par
rapport à l’autre. L’exemple de la pierre est significatif pour nous faire
comprendre que toute tendance naturelle ne peut pas être modifiée, en tant
que telle, par l’habitude. Autrement dit, il y a des présupposés naturels qui
ne peuvent pas être changés, on les a dès la naissance, comme notre carac-
tère. Aristote écarte donc toute possibilité qu’il puisse y avoir un développe-
ment moral qui soit entièrement naturel.

D’autre part, si la vertu morale n’advient pas selon nature (φύσει), elle
n’est pas non plus contre nature (παρὰ φύσιν). En effet, Aristote affirme
que « c’est dans notre nature (πεφυκόσι ἡμῖν) de recevoir les vertus, alors
qu’elles sont perfectionnées en nous, par le moyen de l’habitude 21 ». Il
semble donc dire que nous – les êtres humains – sommes naturellement
aptes à recevoir les vertus, mais pour les posséder il faut que l’habitude
agisse comme cause (διὰ τοῦ ἔθους) et non la nature. En d’autres termes,
nous possédons des dispositions naturelles données (le participe parfait
πεφυκόσι marque bien ce fait) qui fournissent un point de départ déter-
miné et nous permettent d’être vertueux, à condition qu’elles soient déve-
loppées grâce à l’habitude et à la sagesse pratique. On ne devient vertueux

20. EN II 1, 1103a17-33 : « ἡ δ’ ἠθικὴ ἐξ ἔθους περιγίνεται, ὅθεν καὶ τοὔνομα
ἔσχηκε μικρὸν παρεκκλῖνον ἀπὸ τοῦ ἔθους. ἐξ οὗ καὶ δῆλον ὅτι οὐδεμία τῶν ἠθικῶν
ἀρετῶν φύσει ἡμῖν ἐγγίνεται· οὐθὲν γὰρ τῶν φύσει ὄντων ἄλλως ἐθίζεται, οἷον ὁ λίθος
φύσει κάτω φερόμενος οὐκ ἂν ἐθισθείη ἄνω φέρεσθαι, οὐδ’ ἂν μυριάκις αὐτὸν ἐθίζῃ τις
ἄνω ῥιπτῶν, οὐδὲ τὸ πῦρ κάτω, οὐδ’ ἄλλο οὐδὲν τῶν ἄλλως πεφυκότων ἄλλως ἂν
ἐθισθείη. οὔτ’ ἄρα φύσει οὔτε παρὰ φύσιν ἐγγίνονται αἱ ἀρεταί, ἀλλὰ πεφυκόσι μὲν ἡμῖν
δέξασθαι αὐτάς, τελειουμένοις δὲ διὰ τοῦ ἔθους. ἔτι ὅσα μὲν φύσει ἡμῖν παραγίνεται,
τὰς δυνάμεις τούτων πρότερον κομιζόμεθα, ὕστερον δὲ τὰς ἐνεργείας ἀποδίδομεν (ὅπερ
ἐπὶ τῶν αἰσθήσεων δῆλον· οὐ γὰρ ἐκ τοῦ πολλάκις ἰδεῖν ἢ πολλάκις ἀκοῦσαι τὰς αἰσθήσ-
εις ἐλάβομεν, ἀλλ’ ἀνάπαλιν ἔχοντες ἐχρησάμεθα, οὐ χρησάμενοι ἔσχομεν)· τὰς δ’
ἀρετὰς λαμβάνομεν ἐνεργήσαντες πρότερον, ὥσπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τεχνῶν· ἃ γὰρ
δεῖ μαθόντας ποιεῖν, ταῦτα ποιοῦντες μανθάνομεν (trad. Bodéüs modifiée). » Cf. MM I 6,
1186a1-2.

21. EN II 1, 1103a24-26.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 98 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 99

ni par nature ni contre nature, mais par l’achèvement de la fin qui est en
nous selon nature 22.

Il me semble donc qu’Aristote souhaite réfuter l’opinion que la vertu
naturelle soit identique à la vertu au sens propre. On peut retrouver le
même motif dans le passage d’où nous sommes partis, c’est-à-dire
EN VI 13. Dans ce texte, Aristote disait justement que la vertu naturelle
est semblable à la vertu au sens propre, mais il serait une erreur d’affirmer
leur identité. Dire qu’on est vertueux par nature signifierait affirmer une
morale aristocratique, laquelle donnait notamment une très grande impor-
tance au fait d’être bien nés, comme on peut le lire dans les poèmes de
Théognis et Pindare 23. On retrouve par ailleurs un discours très intéressant
sur le caractère (ἦθος) de la noblesse en Rhet. II 15, où l’on envisage la
possibilité de décadence pour les γένη bien doués : « […] car il y a de
bonnes et de mauvaises récoltes dans les familles humaines, comme dans
les produits du sol 24. » Par ailleurs, ce type de rapprochement entre lignées
et récolte reviendra dans un autre texte (EN X 10) que je discuterai plus
bas. Il reste pourtant évident que ce qui compte chez Aristote est l’habitude,
même si les états naturels ne sont pas sans importance.

Afin de voir tout ce qu’on vient de dire sur la vertu naturelle et son
rapport avec la vertu au sens propre dans un contexte différent mais tout
près de l’éthique, on peut citer un passage de la Politique :

Par ailleurs, on devient bon et vertueux par (διὰ) trois moyens, qui sont nature,
habitude, raison. En effet, il faut d’abord posséder à la naissance la nature
humaine et non celle d’un quelconque autre animal, posséder un corps et une
âme d’une certaine sorte. Pour certaines qualités, il n’est pas utile de les possé-
der à la naissance, car les habitudes les font changer. Certaines ont une nature
qui les fait pencher de deux côtés et vont vers le pire ou le meilleur du fait des
habitudes. Or les animaux autres que l’homme vivent avant tout en suivant la
nature, quelques-uns peu nombreux suivent aussi leurs habitudes, mais

22. R.-A. Gauthier, J.-Y. Jolif, Aristote. L’éthique à Nicomaque : introduction, traduction
et commentaire, vol. 2, Louvain/Paris, Peeters, 1970, II 1, p. 108-109, renvoient à
Phys. VII 3, 246a10-b2 et Metaph. Δ 16, 1021b20-23 : « […] la vertu est aussi un achève-
ment ; en effet, chaque chose est achevée lorsque, par rapport à la forme de son excellence
propre, il ne lui manque aucune partie de ce qui, par nature, constitue sa grandeur. » Voir
aussi G. Aubry, « Dunamis et Energeia dans l’éthique aristotélicienne. L’éthique du démo-
nique », in G. R. Dherbey, G. Aubry (dir.), L’excellence de la vie. Sur l’« Éthique à Nico-
maque » et l’« Éthique à Eudème » d’Aristote, Paris, Vrin, 2002, p. 78.

23. Théognis et Pindare insistent sur l’importance de la nature et la supériorité des
dispositions innées sur ce qui est acquis par l’enseignement. Voir Théognis, Poèmes élégiaques,
I 429-438 : « Il est plus facile d’engendrer et de nourrir un homme que de lui inculquer de
bons sentiments. […] Non, jamais vos leçons ne feront d’un méchant un homme de bien
(trad. Carrière). » ; Pindare, IX Olympique, 100-103 et 106-107 : « Rien ne vaut les dons
naturels ; pourtant, souvent, les hommes prétendent remporter la gloire par les qualités
qu’ils ont apprises (trad. Puech). » ; III Néméenne, 40-42.

24. Rhet. II 15, 1390b24-25 : « φορὰ γὰρ τίς ἐστιν ἐν τοῖς γένεσιν ἀνδρῶν ὥσπερ
ἐν τοῖς κατὰ τὰς χώρας γιγνομένοις (trad. Dufour). »

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 99 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente100

l’homme suit aussi la raison. Car seul il a la raison. Si bien qu’il faut harmoni-
ser ces facteurs entre eux (συμφωνεῖν ἀλλήλοις). Car les hommes font beau-
coup de choses contre (παρὰ) leurs habitudes et leur nature du fait de leur
raison, s’ils sont persuadés qu’il vaut mieux procéder autrement. La nature que
doivent avoir ceux qui sont destinés à être pris en main pour leur bien par le
législateur, on l’a déterminée plus haut [VII 7, 1327b36-38]. Le reste est affaire
d’éducation, car on apprend, d’une part par l’habitude, d’autre part par
l’enseignement 25.

Les trois facteurs ou conditions pour atteindre la vertu sont déjà connus par
Protagoras (fr. 80B3 DK) et on les retrouve en EE I 1, 1214a14-25 et
EN X 10 26. Nature, habitude et raison, quand elles sont prises seules, ne sont
pas suffisantes pour l’agir vertueux, encore faut-il harmoniser (συμφωνεῖν) ces
facteurs les uns avec les autres. Tout d’abord, il est nécessaire de posséder une
certaine nature (humaine) et certaines qualités du corps et de l’âme. Ensuite, les
habitudes (ἔθη) sont indispensables pour changer les qualités naturelles qui ne
sont pas orientées vers le meilleur. Enfin, seul l’être humain possède la raison
(λόγος), laquelle lui permet de faire beaucoup de choses contre ses habitudes et
sa nature. Soit dit en passant, ce passage montre bien que la thèse de ceux qui
veulent attribuer un certain déterminisme éthique au Stagirite est plutôt diffi-
cile à défendre, étant donné qu’Aristote dit ici expressément que nous agissons
souvent en suivant le raisonnement et persuadés par la raison au-delà des habi-
tudes et au-delà de la nature 27.

Dans les dernières lignes du passage cité, Aristote établit une division
entre la nature, d’un côté, et le reste, qui est affaire d’éducation (παιδεία),
de l’autre côté. En ce qui concerne la nature, il renvoie à un discours
précédent (Pol. VII 7) où il était question justement des qualités naturelles

25. Pol. VII 13, 1332a42-b11 : « ἀλλὰ μὴν ἀγαθοί γε καὶ σπουδαῖοι γίγνονται διὰ
τριῶν. τὰ τρία δὲ ταῦτά ἐστι φύσις ἔθος λόγος. καὶ γὰρ φῦναι δεῖ πρῶτον, οἷον ἄνθρωπον
ἀλλὰ μὴ τῶν ἄλλων τι ζῴων· οὕτω καὶ ποιόν τινα τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυχήν. ἔνια δὲ οὐθὲν
ὄφελος φῦναι· τὰ γὰρ ἔθη μεταβαλεῖν ποιεῖ· ἔνια γὰρ εἶσι, διὰ τῆς φύσεως ἐπαμφο-
τερίζοντα, διὰ τῶν ἐθῶν ἐπὶ τὸ χεῖρον καὶ τὸ βέλτιον. τὰ μὲν οὖν ἄλλα τῶν ζῴων μάλιστα
μὲν τῇ φύσει ζῇ, μικρὰ δ’ ἔνια καὶ τοῖς ἔθεσιν, ἄνθρωπος δὲ καὶ λόγῳ· μόνος γὰρ ἔχει
λόγον· ὥστε δεῖ ταῦτα συμφωνεῖν ἀλλήλοις. πολλὰ γὰρ παρὰ τοὺς ἐθισμοὺς καὶ τὴν
φύσιν πράττουσι διὰ τὸν λόγον, ἐὰν πεισθῶσιν ἄλλως ἔχειν βέλτιον. τὴν μὲν τοίνυν
φύσιν οἵους εἶναι δεῖ τοὺς μέλλοντας εὐχειρώτους ἔσεσθαι τῷ νομοθέτῃ, διωρίσμεθα
πρότερον· τὸ δὲ λοιπὸν ἔργον ἤδη παιδείας. τὰ μὲν γὰρ ἐθιζόμενοι μανθάνουσι τὰ δ’
ἀκούοντες (trad. Pellegrin). »

26. EN X 10, 1179b20 et suiv. Voir aussi EE VIII 2 et MM II 3, 1199b38-1200a1,
où il est dit qu’aux vertus naturelles appartient seulement la tension vers le beau, sans
la raison.

27. On pourrait traduire la phrase « πολλὰ γὰρ παρὰ τοὺς ἐθισμοὺς καὶ τὴν φύσιν
πράττουσι διὰ τὸν λόγον » ainsi : « Car les hommes font beaucoup de choses au-delà de
leurs habitudes et au-delà de leur nature du fait de leur raison. » Voir H. G. Liddell, R. Scott,
A Greek-English Lexicon, éd. H. S. Jones, Oxford, Clarendon Press, 1968 pour les significa-
tions de παρὰ, III 4 : « past, beyond, also metaphorically ».

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 100 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 101

des peuples et des habitants de l’Asie, de l’Europe et de la Grèce. Relative-
ment à l’éducation, il dit qu’on « apprend, d’une part par l’habitude,
d’autre part par l’enseignement ». Nous recevons donc les habitudes morales
et la raison grâce à l’éducation. Cela dit, ces trois éléments doivent s’harmo-
niser et un manque grave dans l’un des trois entraîne l’impossibilité de
devenir bon et vertueux.

En effet, l’échec est toujours possible à cause de la défaillance du
premier des trois facteurs, c’est-à-dire la nature, comme Aristote le souligne
en Pol. V 12 :

À un moment la nature donne naissance à des êtres dévoyés et rebelles à toute
éducation ; et, certes, en disant cela il [Platon] n’a peut-être pas tort, car on
rencontre des gens incapables de recevoir une éducation et de devenir des
hommes de bien 28.

Si la nature nous empêche dès le début, c’est-à-dire dès la naissance,
d’apprendre à travers l’éducation, alors il est impossible de devenir un
homme de bien. Il est vrai que, si l’on veut, on peut décider d’aller contre
nature dans certains cas, mais pour ce faire il faut avoir acquis auparavant
une certaine habitude et posséder la sagesse pratique. Bref, la nature est
importante ou, pour mieux le dire, elle est une condition préalable, qui est
nécessaire (mais non suffisante) afin de devenir un homme vertueux.

La nature du sang

La discussion sur la vertu naturelle ne peut pas être détachée de celle
sur la composition matérielle des individus vivants et en particulier de l’être
humain, car la vertu naturelle relève justement des qualités matérielles du
corps 29. Nous devons donc examiner les textes des traités biologiques où
cette relation étroite entre qualité des aspects matériaux et facultés cogni-
tives ou morales est présentée par Aristote. Tout d’abord, il faut souligner
que le sang aura une importance décisive dans ce discours. On peut lire à
ce sujet le passage suivant, issu du livre II des PA :

La nature du sang est cause de beaucoup de choses tant en ce qui concerne le
caractère (τὸ ἦθος) des animaux qu’en ce qui concerne leur perception, et cela
est raisonnable, car le sang est la matière de tout le corps. En effet, la nourriture
est matière, et le sang est la nourriture dans son état ultime. Cela fait donc

28. Pol. V 12, 1316a8-11 : « ὡς τῆς φύσεώς ποτε φυούσης φαύλους καὶ κρείττους
τῆς παιδείας, τοῦτο μὲν οὖν αὐτὸ λέγων ἴσως οὐ κακῶς (ἐνδέχεται γὰρ εἶναί τινας οὓς
παιδευθῆναι καὶ γενέσθαι σπουδαίους ἄνδρας ἀδύνατον (trad. Pellegrin). »

29. Une discussion détaillée de ce point se trouve dans M. Leunissen, « Aristotle on
Natural Character and its Implications for Moral Development », Journal of the History of
Philosophy, 2012, vol. 50, no 4, p. 510-520.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 101 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente102

une grande différence selon qu’il est chaud, froid, subtil, épais, trouble ou
pur 30.

Le texte montre bien que le sang est la matière de l’être humain et le
dernier produit de la nourriture, cette nourriture qui a été assimilée et
transformée, afin de devenir plus pure, par les organes du corps et surtout
par la chaleur naturelle qui est essentielle pour toute activité métabolique 31.
Deux fois en quelques lignes, Aristote nous dit que le sang est cause de
beaucoup de différence (πολλὴν διαφορὰν) pour le caractère, mais aussi
pour la perception 32. De plus, d’après Aristote, les différences susdites du
sang ne caractérisent pas seulement les différentes espèces des animaux,
mais aussi chaque individu de la même espèce et enfin les différentes parties
du corps d’un individu.

Les différences qui existent dans ces parties elles-mêmes d’un cas à un autre
sont en vue du meilleur ; un exemple parmi d’autres : les différences d’un sang
à un autre. L’un, en effet, est plus subtil, un autre plus épais, un autre plus
pur, un autre plus trouble, et, en outre, l’un sera plus froid et l’autre plus
chaud dans les parties d’un même animal (car celui qui est dans les parties
hautes diffère de celui des parties inférieures selon ces différences), et aussi
d’un animal à un autre. Et, d’une manière générale, parmi les animaux, les uns
sont sanguins et les autres ont à la place du sang une autre partie de cette
sorte. Le sang plus épais et plus chaud produit plus de force, alors que celui
qui est plus subtil et plus froid augmente les capacités de perception et d’intel-
lection (νοερώτερον). Et la même différenciation se retrouve dans les subs-
tances qui sont l’analogue du sang. C’est pourquoi les abeilles et autres
animaux de ce genre sont de nature (τὴν φύσιν) plus prudente (φρονιμώτερα)
que bien des sanguins, et que parmi les sanguins ceux qui ont le sang plus
froid et plus subtil sont plus prudents que ceux chez qui il a les qualités
contraires. Mais ceux qui l’ont chaud, subtil et pur sont les meilleurs, car les
animaux de ce genre sont bien disposés à la fois pour le courage (ἀνδρείαν) et
pour la sagesse pratique (φρόνησιν) 33.

30. PA II 2, 651a12-16 : « Πολλῶν δ’ ἐστὶν αἰτία ἡ τοῦ αἵματος φύσις καὶ κατὰ τὸ
ἦθος τοῖς ζῴοις καὶ κατὰ τὴν αἴσθησιν, εὐλόγως· ὕλη γάρ ἐστι παντὸς τοῦ σώματος· ἡ
γὰρ τροφὴ ὕλη, τὸ δ’ αἷμα ἡ ἐσχάτη τροφή. Πολλὴν οὖν ποιεῖ διαφορὰν θερμὸν ὂν καὶ
ψυχρὸν καὶ λεπτὸν καὶ παχὺ καὶ θολερὸν καὶ καθαρόν (trad. Pellegrin). »

31. Sur le sang comme matière de l’être humain, voir C.A. Freeland, « Aristotle on
Bodies, Matter, and Potentiality », in A. Gotthelf, J. G. Lennox (dir.), Philosophical Issues in
Aristotle’s Biology, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 392-407.

32. Un discours analogue vaut pour les différences relatives à la grosseur et à la dureté
du cœur, qui ont d’après Aristote un certain rapport avec le caractère. Voir PA III 4,
667a10-21.

33. PA II 2, 647b29-649b20 : « Αὐτῶν δὲ τούτων αἱ διαφοραὶ πρὸς ἄλληλα τοῦ
βελτίονος ἕνεκέν εἰσιν, οἷον τῶν τε ἄλλων καὶ αἵματος πρὸς αἷμα· τὸ μὲν γὰρ λεπτότερον
τὸ δὲ παχύτερον καὶ τὸ μὲν καθαρώτερόν ἐστι τὸ δὲ θολερώτερον, ἔτι δὲ τὸ μὲν ψυχρότε-
ρον τὸ δὲ θερμότερον ἔν τε τοῖς μορίοις τοῦ ἑνὸς ζῴου (τὸ γὰρ ἐν τοῖς ἄνω μέρεσι πρὸς
τὰ κάτω μόρια διαφέρει ταύταις ταῖς διαφοραῖς) καὶ ἑτέρῳ πρὸς ἕτερον. Καὶ ὅλως τὰ
μὲν ἔναιμα τῶν ζῴων ἐστί, τὰ δ’ ἀντὶ τοῦ αἵματος ἔχει ἕτερόν τι μόριον τοιοῦτον. Ἔστι
δ’ ἰσχύος μὲν ποιητικώτερον τὸ παχύτερον αἷμα καὶ θερμότερον, αἰσθητικώτερον δὲ καὶ

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 102 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 103

En lisant ces passages, nous voyons bien que les qualités du sang exercent
une influence importante sur la nature des animaux, en particulier sur cer-
taines puissances ou facultés et certaines dispositions 34. Ici, il faut être très
clair, dire que le sang influence la nature d’un animal ne signifie pas que sa
nature soit déterminée par la qualité de son sang, parce que la nature d’un
animal est davantage déterminée par sa forme. Par conséquent, si les abeilles
sont en général de nature plus prudente (φρονιμώτερα) que bien des animaux
sanguins, c’est parce que leur forme essentielle les a informées d’une façon
telle qu’elles ont un analogue du sang plus froid et plus subtil 35. On peut
appliquer le même discours aux êtres humains. Cela dit, on doit penser qu’il
y aura en même temps des différences de degré dans la qualité du sang d’indi-
vidus appartenant à la même espèce 36. Ce sont bien ces différences qui
peuvent expliquer les divers caractères et dispositions entre individus de la
même espèce 37. Aristote par ailleurs l’affirme explicitement en DA II 9, par
rapport au fait que l’être humain est le plus sagace des animaux :

[…] et ce qui l’indique, c’est que même à l’intérieur du genre humain, la ligne
de partage entre les bien doués et ceux qui ne le sont pas (εὐφυεῖς καὶ ἀφυεῖς)
est tracée par cet instrument sensoriel et par aucun autre. Ceux dont la chair
est dure, en effet, ne sont pas doués intellectuellement, tandis que ceux qui
ont la chair tendre le sont 38.

Même si, dans ce texte, les différences sont établies sur la base de la nature
plus ou moins tendre de la chair, il faut garder à l’esprit que c’est pourtant le
sang qui est « la matière du corps tout entier 39 », et donc aussi de la chair. Si
donc les individus se différencient – quant à leurs capacités et leurs fonctions
physiologiques et psychiques – en fonction de leur qualité sanguine, alors on

νοερώτερον τὸ λεπτότερον καὶ ψυχρότερον. Τὴν αὐτὴν δ’ ἔχει διαφορὰν καὶ τῶν ἀνάλο-
γον ὑπαρχόντων πρὸς τὸ αἷμα· διὸ καὶ μέλιτται καὶ ἄλλα τοιαῦτα ζῷα φρονιμώτερα
τὴν φύσιν ἐστὶν ἐναίμων πολλῶν, καὶ τῶν ἐναίμων τὰ ψυχρὸν ἔχοντα καὶ λεπτὸν αἷμα
φρονιμώτερα τῶν ἐναντίων ἐστίν. Ἄριστα δὲ τὰ θερμὸν ἔχοντα καὶ λεπτὸν καὶ καθαρόν·
ἅμα γὰρ πρός τε ἀνδρείαν τὰ τοιαῦτα καὶ πρὸς φρόνησιν ἔχει καλῶς (trad. Pellegrin
modifiée). » Voir aussi DA II 9, 421a23-26.

34. Voir le tableau dans M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue in
Aristotle, op. cit., p. 19.

35. Ibid.
36. J. G. Lennox, « Kinds, Forms of Kinds, and the More and the Less in Aristotle’s

Biology », in A. Gotthelf, J. G. Lennox (dir.), Philosophical Issues in Aristotle’s Biology, op. cit.,
p. 339-359 ; F. Woerther, L’éthos aristotélicien. Genèse d’une notion rhétorique, Paris, Vrin,
2007, p. 137-138, parle d’une différence de degré « numérique » et « spécifique ».

37. C. Viano, « Aristotle and the Starting Point of Moral Development », art. cit.,
p. 36.

38. DA II 9, 421a22-26 : « φρονιμώτατόν ἐστι τῶν ζῴων. σημεῖον δὲ τὸ καὶ ἐν τῷ
γένει τῶν ἀνθρώπων παρὰ τὸ αἰσθητήριον τοῦτο εἶναι εὐφυεῖς καὶ ἀφυεῖς, παρ’ ἄλλο δὲ
μηδέν· οἱ μὲν γὰρ σκληρόσαρκοι ἀφυεῖς τὴν διάνοιαν, οἱ δὲ μαλακόσαρκοι εὐφυεῖς (trad.
Bodéüs). »

39. PA II 4, 651a13-14.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 103 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente104

pourrait affirmer, comme Cristina Viano l’a déjà soutenu dans un article
de 2008, que le sang est le principium individuationis de chaque personnalité
individuelle au moment de la naissance 40. En d’autres termes, je dirais que le
sang et ses analogues dans les êtres non sanguins sont le principe d’individua-
tion des propriétés psychiques de chaque vivant. Par ailleurs, il me semble
qu’Aristote est très précis quand il est question du rapport entre la qualité du
sang et les différentes dispositions mentionnées. Cette lecture s’accorde bien
avec ce qu’Aristote affirme dans les Éthiques. En effet, si nous prenons la der-
nière proposition du texte de PA II 2 cité ci-dessus, on voit qu’avoir (ἔχειν)
une qualité de sang signifie être bien disposé (ἔχει καλῶς) 41 pour (πρός) le
courage et pour (πρός) la sagesse pratique (φρόνησιν). Le même discours vaut
pour la vertu naturelle : l’avoir ne signifie pas automatiquement être coura-
geux, mais une telle disposition peut collaborer (συνεργεῖ) 42 dans la réalisa-
tion d’actions courageuses. Ainsi, en ayant le sang chaud, subtil et pur, on
aura la possibilité de devenir vertueux. Encore une fois, la possession d’un tel
sang ne fait pas un homme courageux, mais il faut cependant avoir un tel sang
afin d’être bien disposé pour le courage 43.

Influence de l’environnement

Nous avons vu que, d’après Aristote, « le sang est cause de beaucoup
de choses en ce qui concerne le caractère (τὸ ἦθος) des animaux 44 » et
qu’il est le principe d’individuation par rapport aux propriétés psychiques
de chaque vivant. La composition matérielle d’un individu n’est pas alors
sans intérêt pour l’éthique aristotélicienne. Or, dans ses œuvres biologiques,
Aristote traite le caractère comme l’une des quatre différences par lesquelles
les animaux se distinguent les uns des autres (les trois autres étant : leurs
modes de vie, leurs actions et leurs parties) et le définit comme une capacité
naturelle de l’âme qui prédispose les sentiments ou les actions non moraux
de l’animal liés à la survie et à la procréation 45. À titre d’exemple, Aristote

40. C. Viano, « Aristotle and the Starting Point of Moral Development », art. cit.,
p. 41. Voir aussi M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue in Aristotle, op. cit.,
p. 32 et 48 : « […] then our individual natural character traits —and thereby the feelings
and actions these traits dispose us to before we become habituated in a certain way— are
largely outside our control. »

41. Sur ἔχει καλῶς voir Pol. V 3, 1303b8.
42. C. Viano, « L’akrasia del thumos. Quattro tessere del puzzle, EN VII 7, 1149a

25-b 26 », in F. Masi, S. Maso, C. Viano (dir.), Êthikê theôria. Studi sull’Etica nicomachea
in onore di Carlo Natali, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 2019, p. 167. Voir aussi
EN III 11, 1116b31.

43. Voir M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue in Aristotle, op. cit., p. 53.
44. PA II 2, 651a12.
45. HA IX 1, 608a9-19. Voir M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue

in Aristotle, op. cit., p. XVII.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 104 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 105

caractérise le coucou comme un oiseau extrêmement lâche en raison du fait
qu’il est poursuivi par tous les autres oiseaux et pond des œufs dans les
nids des autres 46. Ainsi, les traits naturels du caractère prédisent et guident
de façon fiable toutes sortes de comportements 47. Pour cette raison, Aris-
tote considère que ces traits eux-mêmes viennent d’une part de la nature
physiologique de l’organisme ou de ce qu’il appelle sa « nature matérielle »
et d’autre part de certaines causes externes, comme le climat, le vieillisse-
ment et la maladie.

En d’autres termes, bien qu’Aristote croie que le caractère naturel de
l’animal prédit son comportement, les traits du caractère naturel eux-
mêmes pourraient être influencés par des causes externes, ce qui donnera
comme résultat un caractère naturel instable et changeable 48. En outre, si
nous prenons sérieusement ce qu’Aristote dit en HA VIII 1, c’est-à-dire que
les caractères des animaux sont similaires, et leurs capacités intellectuelles
analogues, à ceux des humains 49, on peut bien supposer que les facteurs
physiologiques et environnementaux détermineront également le type de
caractère naturel des êtres humains. En effet, cela semble confirmé par
l’étude « ethnographique » d’Aristote en Pol. VII 7, où il suggère que les
types de caractère d’un peuple dépendent du climat dans lequel il vit :

Disons maintenant quelle nature doivent avoir ces citoyens. Voilà à peu près
l’idée que se ferait quiconque porterait ses regards à la fois sur les cités les plus
réputées chez les Grecs comme sur l’ensemble de la terre habitée telle qu’elle
est divisée en peuplades. Les peuplades des régions froides, c’est-à-dire de
l’Europe, sont pleines de cœur (θυμοῦ), mais sont plutôt dépourvues d’intelli-
gence (διανοίας) et d’habileté, c’est pourquoi elles vivent plutôt libres, mais
ne s’organisent pas en cités et ne sont pas capables de commander à leurs
voisins. Celles d’Asie, en revanche, ont l’âme intelligente et habile, mais sont
sans courage (ἄθυμα), c’est pourquoi elles demeurent dans la soumission, c’est-
à-dire l’esclavage. La race des Hellènes, comme elle occupe une région intermé-
diaire, partage certains caractères avec les deux groupes précédents. Elle est, en
effet, à la fois pleine de cœur (ἔνθυμον) et intelligente. C’est pourquoi elle
mène une vie libre sous les meilleures institutions politiques et est capable de
commander à tous les peuples, pour peu qu’elle arrive à une organisation
politique unique. On trouve aussi la même distinction entre les peuples grecs
eux-mêmes. Les uns, en effet, ont une nature unilatérale, alors que d’autres
mélangent avec bonheur ces deux capacités. Il est donc manifeste que ce sont

46. GA III 1, 750a13-15.
47. Les coucous se laissent généralement piquer même par de petits oiseaux :

HA IX 29, 618a25-30.
48. Il s’agit notamment de la thèse défendue par M. Leunissen dans plusieurs contribu-

tions. Voir en bas pour une discussion critique de sa position.
49. HA VIII 1, 588a18-b3. Voir J.-L. Labarrière, La condition animale. Études sur

Aristote et les Stoïciens, Louvain, Peeters, 2005, en particulier p. 121-147.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 105 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente106

ceux qui sont à la fois intelligents et courageux (θυμοειδεῖς) par nature qui
pourront se laisser conduire à la vertu par le législateur 50.

Ce texte montre, en outre, qu’une telle méthode d’explication ne
s’applique pas seulement au niveau plus vaste des « continents » Europe,
Asie et Grèce, mais il peut être utile aussi pour expliquer les différences à
l’intérieur de la Grèce.

S’il y a des différences en ce qui concerne les tempéraments, l’intelli-
gence et l’habileté parmi les peuples selon le lieu dans lequel ils vivent, alors
il doit y avoir une certaine influence physique de l’environnement sur la
nature matérielle des vivants. J’avance donc l’hypothèse suivante : l’environ-
nement exerce le maximum d’influence sur le vivant durant le processus
d’embryogenèse. Cette hypothèse s’impose si l’on pense, comme on l’a vu
tout au début de cet article, que les traits naturels sont présents dès la
naissance, étant donné que la vertu naturelle est quelque chose d’inné. Le
fait qu’il y ait une influence de l’environnement durant le processus généra-
tif de l’embryon est par ailleurs affirmé par Aristote dans plusieurs passages
du GA. Avant d’analyser ces textes, il faut souligner qu’une telle conception
est tout sauf originale. Nous possédons en effet un traité hippocratique,
intitulé Airs, eaux, lieux, où l’auteur affirme que la coagulation de la
semence varie selon les saisons et que cela cause des différences sur le phy-
sique et le tempérament des individus 51. Jacques Jouanna, dans son étude
dédiée à Hippocrate, a donc pu affirmer que « l’homme, selon les médecins
hippocratiques, ne peut être envisagé dans sa totalité sans tenir compte des
influences du milieu externe dans lequel il vit 52 » et que « le climat est

50. Pol. VII 7, 1327b19-38 : « ποίους δέ τινας τὴν φύσιν εἶναι δεῖ, νῦν λέγωμεν.
σχεδὸν δὴ κατανοήσειεν ἄν τις τοῦτό γε, βλέψας ἐπί τε τὰς πόλεις τὰς εὐδοκιμούσας
τῶν Ἑλλήνων καὶ πρὸς πᾶσαν τὴν οἰκουμένην, ὡς διείληπται τοῖς ἔθνεσιν. τὰ μὲν γὰρ
ἐν τοῖς ψυχροῖς τόποις ἔθνη καὶ τὰ περὶ τὴν Εὐρώπην θυμοῦ μέν ἐστι πλήρη, διανοίας
δὲ ἐνδεέστερα καὶ τέχνης, διόπερ ἐλεύθερα μὲν διατελεῖ μᾶλλον, ἀπολίτευτα δὲ καὶ τῶν
πλησίον ἄρχειν οὐ δυνάμενα· τὰ δὲ περὶ τὴν Ἀσίαν διανοητικὰ μὲν καὶ τεχνικὰ τὴν
ψυχήν, ἄθυμα δέ, διόπερ ἀρχόμενα καὶ δουλεύοντα διατελεῖ· τὸ δὲ τῶν Ἑλλήνων γένος,
ὥσπερ μεσεύει κατὰ τοὺς τόπους, οὕτως ἀμφοῖν μετέχει. καὶ γὰρ ἔνθυμον καὶ διανοητι-
κόν ἐστιν· διόπερ ἐλεύθερόν τε διατελεῖ καὶ βέλτιστα πολιτευόμενον καὶ δυνάμενον
ἄρχειν πάντων, μιᾶς τυγχάνον πολιτείας. τὴν αὐτὴν δ’ ἔχει διαφορὰν καὶ τὰ τῶν Ἑλλήνων
ἔθνη πρὸς ἄλληλα· τὰ μὲν γὰρ ἔχει τὴν φύσιν μονόκωλον, τὰ δὲ εὖ κέκραται πρὸς
ἀμφοτέρας τὰς δυνάμεις ταύτας. φανερὸν τοίνυν ὅτι δεῖ διανοητικούς τε εἶναι καὶ θυμοε-
ιδεῖς τὴν φύσιν τοὺς μέλλοντας εὐαγώγους ἔσεσθαι τῷ νομοθέτῃ πρὸς τὴν ἀρετήν (trad.
Pellegrin). » Voir aussi Platon, Lois V, 747d-e ; Le Politique 299b ; Timée 24c-d.

51. Hippocrate, Airs, eaux, lieux, 23. Voir P. Demont, « Ethics in Early Greek Medi-
cine », in D. C. Wolfsdorf (dir.), Early Greek Ethics, Oxford/New York, Oxford University
Press, 2020, p. 526-528. Voir aussi M. M. Sassi, The Science of Man in Ancient Greece
[1988], Chicago/Londres, University of Chicago Press, 2001, p. 112-120 ; C. Jacob, « Géo-
graphie », in J. Brunschwig, G. Lloyd, P. Pellegrin (dir.), Le savoir grec [1996], Paris, Flam-
marion, 2021, p. 376-377.

52. J. Jouanna, Hippocrate, Paris, Fayard, 1992, p. 299. Voir Hippocrate, Nature de
l’homme, 7. Malgré la permanence de sa constitution naturelle, l’homme voit les humeurs
monter et diminuer en lui au rythme des saisons.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 106 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 107

donc la cause essentielle des caractéristiques physiques et morales d’un
peuple 53 ».

Du côté d’Aristote, l’influence de l’environnement sur le processus
génératif se révèle sous des formes différentes. Un texte de GA III 2 nous
dit quelque chose d’important concernant l’action de la chaleur ambiante.
Il s’agit d’un passage concernant la génération des ovipares, où il est ques-
tion de l’incubation des œufs et de leur éclosion :

[…] comme on l’a dit, le petit se forme quand l’oiseau le couve ; néanmoins,
si la saison est tempérée (εὔκρατος) ou si l’endroit (ὁ τόπος) où se trouvent
être pondus les œufs est ensoleillé, ils éclosent, les œufs des oiseaux comme
ceux des quadrupèdes ovipares – tous en effet pondent dans la terre et leurs
œufs sont cuits (συμπέττονται) sous l’effet de la chaleur qui est dans la terre.
Les quadrupèdes ovipares qui vont et viennent mais continuent de les couver
font plutôt cela pour veiller sur eux 54.

On voit ici que la chaleur ambiante est un facteur causal si important qu’il
peut remplacer complétement l’autre cause qui normalement opère la coction
des œufs, c’est-à-dire la couvaison. Dans ce cas, il n’y a rien d’exceptionnel,
car dès qu’on a une bonne proportion de chaleur la coction et la coagulation
de la semence se produisent de conséquence. Relativement aux ovipares, ce
n’est pas donc essentiel que cette chaleur provienne de la mère qui couve, elle
peut venir aussi bien de l’environnement. En outre, on pourrait bien élargir ce
discours au domaine céleste. Au-delà de l’importance du déplacement selon
l’écliptique du soleil (avec le rapprochement du soleil se produit la génération,
avec son éloignement la corruption) 55, les astres contribuent d’une manière
essentielle à la génération des vivants. La lune aussi, en tant qu’elle participe
de la lumière du soleil, est un principe de l’engendrement :

C’est pourquoi elle [la lune] contribue à toutes les générations et aux processus
d’achèvement, car, dans les limites d’une proportion (συμμετρίας) déterminée,
la chaleur et le froid produisent les générations et, après cela, les corruptions.

53. J. Jouanna, Hippocrate, op. cit., p. 313 : « Il s’y ajoute une cause secondaire qui est
d’un autre ordre, car elle ne relève plus de l’environnement naturel. C’est un facteur humain
que les Grecs appellent les nomoi, terme qui recouvre à la fois les coutumes et les lois. »
Voir aussi les Aphorismes hippocratiques, par exemple III 1 et suiv. : « Les maladies sont
principalement engendrées par les changements de saisons et, dans les saisons elles-mêmes,
par les grandes alternatives de froid ou de chaud, et ainsi du reste, suivant l’analogie (κατὰ
λόγον) (trad. Littré). »

54. GA III 2, 752b28-35 : « Γίγνεται μὲν οὖν ἐπῳαζούσης, ὥσπερ εἴρηται, τῆς
ὄρνιθος ὁ νεοττός· οὐ μὴν ἀλλὰ κἂν ἡ ὥρα ᾖ εὔκρατος ἢ ὁ τόπος ἀλεεινὸς ἐν ᾧ ἂν
κείμενα τυγχάνωσιν ἐκπέττεται καὶ τὰ τῶν ὀρνίθων καὶ τὰ τῶν τετραπόδων καὶ ᾠοτόκων
– πάντα γὰρ εἰς τὴν γῆν ἐκτίκτει, καὶ συμπέττονται ὑπὸ τῆς ἐν τῇ γῇ θερμότητος· ὅσα
δ’ ἐπῳάζει φοιτῶντα τῶν ᾠοτόκων καὶ τετραπόδων ταῦτα ποιεῖ μᾶλλον φυλακῆς χάριν
(trad. Lefebvre). »

55. GC II 10, 336a15-b2.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 107 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente108

Or les mouvements de ces astres dirigent la limite aussi bien du début que de
la fin de ces processus 56.

L’attention pour cette dimension astronomique est présente également
dans le traité Airs, eaux, lieux, où l’on trouve la première apparition dans
la littérature grecque du terme ἀστρονομίη 57. Celle-ci est d’une très grande
importance pour le médecin, car connaître les mouvements célestes signifie
savoir à l’avance la constitution de l’année à venir et le rythme des
saisons 58. En outre, pour les médecins hippocratiques, comme pour Aris-
tote, l’influence des astres s’explique par l’effet d’une action qui est d’ordre
physique et qui va modifier surtout l’équilibre thermique d’une telle région
ou saison.

Enfin, le texte suivant de GA IV 2-3 est fondamental sous plusieurs aspects :

Et, pour les mêmes raisons, la différence qui existe entre une région et une
autre, une eau et une autre se remarque à ce niveau : ce sont d’abord, en effet,
les qualités de la nourriture (τροφὴ) ainsi que la disposition générale du corps
(τοῦ σώματος ἡ διάθεσις) qui résultent du mélange constitutif (διά τε τὴν
κρᾶσιν) de l’air ambiant (τοῦ περιεστῶτος ἀέρος) et de ce qui est absorbé, et
surtout de l’eau prise en nourriture ; c’est en effet ce qu’on boit le plus et c’est
un type de nourriture qui se retrouve partout, même dans les aliments secs.
C’est bien pourquoi les eaux dures et froides ont pour effet tantôt la stérilité,
tantôt la génération de femelles. Ce sont les mêmes causes qui expliquent qui
naissent des petits qui tantôt ressemblent à ceux qui les ont engendrés, tantôt
ne leur ressemblent pas 59.

Ce passage est très important car il montre clairement : qu’il y a des
influences de l’environnement sur le processus génératif ; que ces influences
peuvent faire échouer l’engendrement en causant l’infertilité ; qu’elles
peuvent aussi bien modifier le sexe du nouveau-né qu’agir pour déterminer
les caractères héréditaires de l’embryon.

La qualité de l’air ambiant a donc une importance non négligeable 60.
En outre, la nourriture ingérée durant l’embryogenèse, et en particulier

56. GA IV 10, 777b26-30 : « διὸ συμβάλλεται εἰς πάσας τὰς γενέσεις καὶ
τελειώσεις. αἱ γὰρ θερμότητες καὶ ψύξεις μέχρι συμμετρίας τινὸς ποιοῦσι τὰς γενέσεις,
μετὰ δὲ ταῦτα τὰς φθοράς· τούτων δ’ ἔχουσι τὸ πέρας καὶ τῆς ἀρχῆς καὶ τῆς τελευτῆς
αἱ τούτων κινήσεις τῶν ἄστρων (trad. Lefebvre). »

57. Hippocrate, Airs, eaux, lieux, II.3.
58. Ibid., II et XI. Voir J. Jouanna, Hippocrate, op. cit., p. 305-307.
59. GA IV 2-3, 767a28-37 : « διαφέρει δὲ καὶ χώρα χώρας εἰς ταῦτα καὶ ὕδωρ

ὕδατος διὰ τὰς αὐτὰς αἰτίας· ποιὰ γάρ τις ἡ τροφὴ γίγνεται μάλιστα καὶ τοῦ σώματος ἡ
διάθεσις διά τε τὴν κρᾶσιν τοῦ περιεστῶτος ἀέρος καὶ τῶν εἰσιόντων, μάλιστα δὲ διὰ
τὴν τοῦ ὕδατος τροφήν· τοῦτο γὰρ πλεῖστον εἰσφέρονται, καὶ ἐν πᾶσίν ἐστι τροφὴ τοῦτο,
καὶ ἐν τοῖς ξηροῖς. διὸ καὶ τὰ ἀτέραμνα ὕδατα καὶ ψυχρὰ τὰ μὲν ἀτεκνίαν ποιεῖ τὰ δὲ
θηλυτοκίαν. Αἱ δ’ αὐταὶ αἰτίαι καὶ τοῦ τὰ μὲν ἐοικότα γίγνεσθαι τοῖς τεκνώσασι τὰ δὲ
μὴ ἐοικότα (trad. Lefebvre). »

60. On pourrait citer aussi GA V 7, 788a16-20, où le type de voix des animaux est
expliqué par la qualité de l’air du lieu habité.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 108 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 109

l’eau dont la mère s’est nourrie, a des effets remarquables sur le corps de
l’embryon et du géniteur, comme la stérilité ou la naissance d’une femelle
au lieu d’un mâle. L’influence de l’eau sur la génération animale est
d’ailleurs attestée aussi par le texte suivant de HA III 12 :

[…] certains animaux changent de couleur de poils selon les changements des
eaux. Car les mêmes espèces sont blanches en un endroit et noires dans un
autre. En outre, en ce qui concerne la copulation, des eaux ont un tel effet en
beaucoup d’endroits que les moutons qui s’accouplent après en avoir bu engen-
drent des agneaux noirs, comme le fait en Chalcidique de Thrace, dans l’Assyri-
tide, le fleuve que l’on appelle le Froid. Dans le pays d’Antandros il y a deux
fleuves, dont l’un rend les moutons blancs, l’autre noirs. Il semble aussi que le
fleuve Scamandre rende les moutons jaunes 61.

Ce dernier passage touche un point essentiel que je n’ai pas encore
soulevé explicitement. On pourrait objecter à ma reconstruction des
influences environnemental sur l’embryogenèse qu’il s’agit d’un discours
qu’Aristote maintient au niveau des espèces, sans s’engager dans la question
de savoir si de telles modifications peuvent agir aussi sur les caractères
(physiques ou morales) des individus. L’étude « ethnographique » de
Pol. VII 7 semble aller dans cette direction, car Aristote se réfère aux ἔθνη,
comme aussi certains passages des œuvres biologiques, où les distinctions
sont établies entre espèces différentes et non entre individus. Toutefois, le
texte de HA III 12 que je viens de citer affirme clairement qu’il y a des
changements causés par l’environnement (dans ce cas, la couleur des poils)
entre différents individus de la même espèce. En outre, le texte se réfère sans
doute au moment de l’engendrement. Par ailleurs, on a vu que même pour
les différences issues de la nature du sang Aristote envisage des distinctions
individuelles au sein de la même espèce (voir le texte cité de DA II 9).
Enfin, il me semble que l’idée d’une influence environnementale sur
l’embryogenèse des individus est non seulement possible dans le cadre de
la biologie aristotélicienne, mais aussi prise en compte par Aristote même.
Si cela est le cas, il faudra faire aussi référence au débat sur le type de
théorie épigénétique soutenue par le Stagirite, car l’assomption d’influences
externes durant l’embryogenèse entraîne la possibilité de s’écarter, au moins
partiellement, du programme développemental issu de la forme dans la
génération du nouveau vivant.

Or, s’il y a un accord unanime des interprètes sur le fait qu’Aristote
présente une théorie épigénétique de la génération, s’opposant au préforma-
tionnisme, la façon selon laquelle il faut entendre sa doctrine de l’épigénèse

61. HA III 12, 519a9-19 : « Μεταβάλλουσι δέ τινα τῶν ζῴων τὰς χρόας τῶν τριχῶν
κατὰ τὰς τῶν ὑδάτων μεταβολάς· ἔνθα μὲν γὰρ λευκὰ γίνονται, ἔνθα δὲ μέλανα ταὐτά.
Καὶ περὶ τὰς ὀχείας δ’ εἰσὶν ὕδατα πολλαχοῦ τοιαῦτα, ἃ πιόντα καὶ ὀχεύσαντα μετὰ τὴν
πόσιν τὰ πρόβατα μέλανας γεννῶσι τοὺς ἄρνας, οἷον καὶ ἐν τῇ Χαλκιδικῇ τῇ ἐπὶ τῆς
Θρᾴκης ἐν τῇ Ἀσσυρίτιδι ἐποίει ὁ καλούμενος ποταμὸς Ψυχρός. Καὶ ἐν τῇ Ἀντανδρίᾳ

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 109 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente110

est débattue. Dans une récente contribution, Devin Henry a distingué entre
deux sens possibles d’épigénétique chez Aristote : 1) « l’organisme entier ne
préexiste pas dans le sperme dès le début ; plutôt, la forme et la structure
émergent d’une manière graduelle à partir d’un sperme amorphe et
non organisé » ; 2) « le développement n’est pas simplement le déploiement
d’une séquence prédéterminée de changements, spécifiés à l’avance par le
génotype de l’organisme. Il est aussi sensible aux influences de l’environne-
ment intérieur et extérieur, qui aide à déterminer en temps réel lequel parmi
les plusieurs chemins potentiels est actualisé durant le processus » 62. Henry
affirme, en argumentant contre Mariska Leunissen 63, qu’on peut attribuer
au Stagirite seulement la première version de l’épigénèse, alors que l’attribu-
tion de la seconde est contestée avec plusieurs arguments. Cette réfutation
se fonde surtout sur l’idée que la deuxième version d’épigénèse entraînerait
une puissance active capable de produire des effets différents selon le
contexte du développement, comme si l’embryon était en mesure de
prendre des décisions (« to make literal decisions ») confronté aux potentiali-
tés à actualiser 64. Or, une telle lecture de la deuxième version de l’épigénèse
est plutôt extrême et restreinte, car pour l’accepter il faudrait envisager un
embryon ayant déjà un intellect capable décider sur son développement
biologique. Il y a pourtant une autre manière d’envisager l’épigenèse-2, tout
en gardant la définition donnée par Henry. Si en effet on supprime toute
référence à une décision de l’embryon et si l’on prend au sérieux le modèle
du développement dynamique d’Aristote, on s’aperçoit que le processus
génératif est tout à fait sensible aux influences de l’environnement intérieur
et extérieur, au moins en ce qui concerne certains traits du vivant. Autre-
ment dit, la morphogenèse n’est pas absolument prédéterminée tout au
long du processus, car l’apparition de certains traits au lieu d’autres advient
à cause de l’interaction de différents mouvements et des qualités de la
matière.

De même, l’épigenèse-1 semble représenter tout ce qui arrive dans
l’engendrement aux caractères essentiels d’un vivant. Car il n’est pas conce-
vable qu’un sperma de nature équine donne naissance, à la suite des
influences extérieurs, à l’embryon d’un chat. La forme essentielle et les

δὲ δύο ποταμοί εἰσιν, ὧν ὁ μὲν λευκὰ ὁ δὲ μέλανα ποιεῖ τὰ πρόβατα. Δοκεῖ δὲ καὶ ὁ
Σκάμανδρος ποταμὸς ξανθὰ τὰ πρόβατα ποιεῖν (trad. Pellegrin). »

62. D. Henry, « Aristotle on Epigenesis », in A. Falcon, D. Lefebvre (dir.), Aristotle’s
Generation of Animals. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press, 2018,
p. 91 : « Epigenesis-1: The complete organism does not preexist in the seed from the
start; rather, form and structure emerge gradually from an unorganized, amorphous seed.
Epigenesis-2: Development is not simply the unfolding of a predetermined sequence of
changes specified in advance by the organism’s genotype. It is also sensitive to inputs from
the internal and external environment, which help determine in real time which of the
many potential pathways are actualized during the process. » Je traduis.

63. Voir M. Leunissen, « “Crafting Natures”. Aristotle on Animal Design », Philosophic
Exchange, 2011, en ligne : http://hdl.handle.net/20.500.12648/3267.

64. D. Henry, « Aristotle on Epigenesis », art. cit., p. 94-96.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 110 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 111

propriétés qui y sont attachées ne changent pas ; elles sont notamment ce
qui garantit la continuité et l’identité de la même espèce. Il faut donc
établir des différents niveaux de puissances à l’intérieur du résidu sperma-
tique. Cela signifie que le géniteur possède une pluralité de puissances cor-
respondant aux différents traits appartenant à l’individu. Ce complexe de
puissances peut se diviser en trois 65 ou quatre 66 niveaux selon l’interpréta-
tion du passage de GA IV 3, 767b24-26 :

Par chaque puissance, voici ce que je veux dire : le géniteur est non seulement
un mâle, mais aussi tel mâle, comme Coriscos ou Socrate, et il est non seule-
ment Coriscos, mais aussi un être humain. Et c’est justement de cette façon
que certaines choses appartiennent de plus près, d’autres de plus loin, au géni-
teur en tant qu’il est capable d’engendrer, et non par accident, par exemple si
le géniteur est lettré ou s’il est le voisin de quelqu’un.

Pour mon propos, il suffit de relever l’existence d’une multiplicité de
niveaux des puissances dans les résidus spermatiques des animaux. Au-delà
des caractères spécifiques (être humain), on trouve les déterminations sur
la base du sexe et enfin les traits qui caractérisent les parties du corps et qui
sont issus d’aspects héréditaires. Ces deux puissances génératives sont au-
dessous du niveau de la forme spécifique, puisque le véritable but de l’onto-
genèse animal est d’engendrer un autre être identique selon l’espèce 67. La
différentiation sexuelle et les caractères héréditaires sont en outre expliqués
non seulement avec la présence d’une multiplicité de puissances, mais aussi
par un mécanisme de domination ou maîtrise de ces puissances 68. À ce
niveau, il semble évident que des changements liés à des facteurs internes
ou externes peuvent advenir et modifier le résultat.

D’ici on pourra en conclure que l’épigenèse-1 est bien le modèle pour
la première partie de la génération qui entraîne la détermination spécifique
du nouvel être, alors que l’épigenèse-2 s’adapte parfaitement au développe-
ment embryonnaire où sont en jeu les puissances non essentielles, comme
la différentiation sexuelle ainsi que les caractères héréditaires des parties du
corps. Cela permet d’un côté d’assurer l’éternité des espèces, étant donné
que durant la première phase de la génération il n’y a pas d’interventions
externes qui peuvent substantiellement modifier le résultat et que l’essence
détermine la matière en-puissance sans modifications, ce qui impliquerait

65. S. M. Connell, Aristotle on Female Animals. A Study of the Generation of Animals,
Cambridge, Cambridge University Press, 2016, p. 294

66. D. Lefebvre, « La Jument de Pharsale. Retour sur De Generatione animalium IV.3 »,
in C. Cerami (dir.), Nature et sagesse. Les rapports entre physique et métaphysique dans la
tradition aristotélicienne : recueil de textes en hommage à Pierre Pellegrin, Louvain, Peeters,
2014, p. 256.

67. J. Gelber, « Females in Aristotle’s Embryology », in A. Falcon, D. Lefebvre (dir.),
Aristotle’s Generation of Animals, op. cit., p. 187.

68. Voir D. Lefebvre, « La Jument de Pharsale », art. cit., p. 229.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 111 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente112

une forme d’évolutionnisme ; de l’autre côté, il reste la possibilité d’expli-
quer la multiplicité des individus différents qui habitent le monde grâce au
mécanisme de maîtrise des puissances présentes dans l’embryon en forma-
tion. Rien n’empêche que dans cette deuxième phase de l’engendrement
des influences externes puissent modifier la proportion entre les puissances
et donc le résultat final.

En général, le kosmos aristotélicien est un monde physique où il y a des
interconnexions possibles avec tout être composé de quatre éléments. Nous
associons une conception similaire aux médecins hippocratiques, car
l’homme se définit finalement par un réseau de facteurs multiples et com-
plexes que le médecin doit prendre en compte 69. Mais ce qui est plus
frappant, et qui n’a peut-être pas été suffisamment souligné, est qu’aussi
bien chez Aristote que chez l’auteur hippocratique d’Airs, eaux, lieux les
causes des différents tempéraments peuvent relever d’une influence de
l’environnement durant les phases de l’embryogenèse. Finalement, si des
influences environnementales sont possibles, c’est pour la continuité onto-
logique qui existe entre individus vivants et milieu. Autrement dit, on peut
penser l’influence de l’un sur l’autre et vice versa seulement si les individus
et l’environnement partagent les mêmes éléments et s’il y a commerce entre
les deux. Tous les deux, en fait, sont concernés par les mêmes processus de
nature 70.

Conclusion

L’influence de l’environnement sur l’embryogenèse entraîne donc des
changements dans les traits physiques subspécifiques des nouveau-nés et
cela est bien attesté par les œuvres biologiques du Stagirite. Or, l’hypothèse
que j’ai suggérée est d’inclure aussi les caractères et les tempéraments natu-
rels des animaux, y compris l’être humain, sous le même schéma d’influ-
ences durant le processus génératif, étant donné le rôle de la constitution
matérielle, voire du sang, à cet égard. Par conséquent, le caractère naturel
d’un individu sera plutôt malléable par les influences de l’environnement,
mais cela seulement dans la période qui précède sa naissance, c’est-à-dire
durant l’embryogenèse. Une fois nés, donc, chacun d’entre nous possède
une certaine nature qui est notre point de départ pour tout développement
éthique. Il pourrait y avoir encore des influences de l’environnement,

69. J. Jouanna, Hippocrate, op. cit., p. 301.
70. Voir F. Borca, Luoghi, corpi, costumi. Determinismo ambientale ed etnografia antica,

Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 2003, p. 22. Ensuite, on retrouvera cette idée d’un
conditionnement des tempéraments et des caractères par le milieu externe dans le cha-
pitre XIV des Problemata pseudo-aristotéliciens, où il est justement question de l’influence
du climat sur le caractère et l’aspect, sur l’intelligence, le courage et, beaucoup plus tard,
dans le traité Quod animi mores de Galien, qui cite longuement Aristote en ce qui concerne
l’influence de la qualité du sang sur les facultés de l’âme (chap. 7).

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 112 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 113

comme dans le cas de la nutrition, mais cela ne produirait que des variations
minimes et certes non remarquables pour la conduite éthique par rapport
à ce qui advient tout au long du processus génératif 71. On ne peut pas
accepter entièrement, par conséquent, la thèse de Leunissen selon laquelle :

Aristotle believes that the individual elemental blend of the body of each
animal is —within a certain range— susceptible to efficient-causal changes due
to aging and disease, diet, and external environmental factors, many of which
are not in that animal’s control. And because the animal’s natural character
depends on the particular constitution of the elemental blend of its body, such
changes in its constitution will also produce slight differences of the more and
the less in its natural character 72.

L’autrice conclut ainsi : « […] an individual’s natural character lacks
intrinsic stability and is thus changeable by things like environmental
factors 73. » Il me semble que la suggestion de Leunissen va trop loin dans
son intention d’ouvrir l’individu aux influences externes. Tout d’abord, car
on ne trouve pas dans le corpus une seule déclaration d’Aristote dans ce
sens. S’il est, d’une part, indéniable que les facteurs de l’environnement
peuvent modifier d’une certaine manière l’équilibre thermique du corps
vivant 74, il est néanmoins vrai que ces facteurs ne semblent pas produire
des véritables différences dans le caractère. Cela en raison du fait que c’est
l’âme qui règle essentiellement la thermorégulation de l’individu, c’est-à-
dire l’ensemble des processus permettant au vivant de maintenir sa tempéra-
ture interne dans des limites normales quel que soit son niveau métabolique
(issu de la nourriture ingérée et de l’air inspirée) ou la température du
milieu ambiant. C’est pourquoi les effets des facteurs environnementaux
peuvent dans la plupart des cas être gérés par l’activité de l’âme.

Admettons pourtant qu’il y ait des facteurs capables de modifier d’une
manière considérable l’équilibre du corps, comme les maladies ou la consom-
mation de vin, comment doivent-ils être compris ? Il faut souligner tout
d’abord que l’effet de tels facteurs est généralement passager (après l’état
d’ivresse, on revient à notre état naturel ; après la maladie – si l’on guérit –,
on retrouve la santé et le corps sain dans son équilibre), c’est pourquoi diffici-
lement un changement véritable se produit dans le caractère de l’animal. En
outre, il s’agit de modifications qui entraînent un état non naturel ou même

71. Sur ce point, je partage l’avis de S.M. Connell, Aristotle on Female Animals, op. cit.,
p. 146 : « […] we have seen that Aristotle does not think food which enters the body, food
which a creature consumes, has much influence over that animal. »

72. M. Leunissen, « Aristotle on Natural Character and its Implications for Moral
Development », art. cit., p. 509.

73. Ibid., p. 524. Voir aussi id., From Natural Character to Moral Virtue in Aristotle,
op. cit., p. 48.

74. Id., « Aristotle on Natural Character and its Implications for Moral Develop-
ment », art. cit., p. 522, cite comme exemples la jeunesse, les maladies, le froid du milieu
ambiant, le vin.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 113 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente114

contre nature, alors qu’il est question de caractère naturel des vivants 75.
J’explique ce point. Il me semble que chez Aristote le caractère naturel soit
déterminé dès la naissance de l’individu. Cela signifie que c’est justement ce
caractère le point de départ pour le développement moral et non pas certaines
variations causées par des facteurs externes comme la maladie et l’assomption
de vin. À la limite, on pourra dire que la maladie, dans ses formes graves, peut
nous empêcher de bien accomplir certaines actions et donc d’être vertueux,
mais cela ne me semble pas relever d’une modification du caractère en tant
que tel. La consommation de vin, en revanche, dépend entièrement de nous :
ses effets sont donc plutôt les conséquences d’une mauvaise conduite morale
que l’action de l’environnement sur nous.

Contrairement à Leunissen, je ne pense pas que les influences de l’envi-
ronnement pendant la vie d’un animal puissent modifier – même légère-
ment – le caractère naturel ou la vertu naturelle, car cette nature est
déterminée une fois l’embryogenèse achevée. Finalement, on trouve chez
Aristote la conception d’une nature qui nous est donnée à la naissance, avec
certaines caractéristiques comme une inclination à la tempérance, un fond de
courage et ainsi de suite, mais il s’agit dans tous les cas présentés d’une matière
brute, laquelle peut et « doit » être travaillée et façonnée par l’éducation et
l’apprentissage afin d’accomplir sa propre nature et d’aboutir à un état ver-
tueux au sens propre 76. À ce sujet, on peut lire un texte d’EN X 10, où Aris-
tote emploie la métaphore de la terre et de la semence pour décrire ce rapport
entre ce qui nous est donné par nature et le travail des habitudes :

Certes, la part de la nature évidemment ne dépend pas de nous (οὐκ ἐφ’ ἡμῖν)
quand elle nous échoit ; elle échoit, au contraire, en conséquence de certaines
causes divines (διά τινας θείας αἰτίας), à ceux que favorise vraiment la bonne
fortune. Mais l’argument raisonné et l’enseignement n’ont pas, je le crains, de
force chez tout le monde. Il faut au contraire préalablement travailler, par les
habitudes (τοῖς ἔθεσι), l’âme de celui qui écoute, pour bien l’orienter dans ce
qu’elle aime et déteste, comme une terre qui doit nourrir la semence (ὥσπερ
γῆν τὴν θρέψουσαν τὸ σπέρμα). En effet, un sujet ne peut entendre l’argu-
ment qui l’en détourne, ni d’ailleurs le comprendre, s’il vit au gré de ses affec-
tions. Or dans cet état, comment pouvoir le persuader de changer ? Et de façon
générale, ce n’est pas, semble-t-il, à un argument que cède l’affection, mais à
la violence qu’on lui fait. Donc, le caractère (τὸ ἦθος) doit préalablement

75. Voir par exemple HA III 19, 520b20-23 : le sang vicié (χεῖρον), soit par nature,
soit par maladie (ἢ φύσει ἢ νόσῳ), est plus noir. Le meilleur sang n’est ni trop épais ni
trop subtil, s’il n’est pas vicié soit par nature soit par maladie (ᾖ διὰ φύσιν ἢ διὰ νόσον)
(trad. Pellegrin). Dans ce passage, on voit clairement que les qualités du sang peuvent être
déterminées soit par nature (c’est le caractère naturel qu’on possède dès la naissance), soit
par maladie (dans ce cas il se produit une modification passagère des qualités qu’on possède
naturellement).

76. Voir à ce propos P.-M. Morel, « Nature, habitudes, vertus », art. cit., p. 125-145.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 114 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



L’influence de l’environnement durant l’embryogenèse chez Aristote 115

présenter (προϋπάρχειν) une certaine affinité avec la vertu (πως οἰκεῖον τῆς
ἀρετῆς), en aimant ce qui est beau et en répugnant à ce qui est laid 77.

Tout comme la semence qui possède déjà des traits déterminés, mais
nécessite d’être nourrie par la terre qui l’entoure pour devenir une plante
accomplie, nous avons dès la naissance certaines caractéristiques qui doivent
être nourries par l’environnement, cette fois-ci culturel et social, afin de
devenir nous-mêmes des individus vertueux et achevés 78. En fait, seulement
la personne qui a développé un état stable (ἕξις) du caractère moral possède
des traits de personnalité globaux 79 ; pour tous ceux qui ne possèdent pas
de tels états, les traits sont très inconstants et spécifiques aux situations
particulières. On peut enfin revenir sur le passage d’EN VI 13. Les vertus
naturelles, tout comme l’habileté par rapport à la sagesse pratique, ne
peuvent pas à elles seules donner à l’être humain une vie heureuse et ver-
tueuse. Il faut quelque chose d’autre, notamment l’acquisition d’un état
habituel et la possession de la sagesse pratique, pour qu’il y ait un dévelop-
pement de la vertu. Au même temps, une certaine condition de départ est
requise et cet état est aussi déterminé par les influences subies durant le
processus génératif. Dans ce cadre, le lieu propre de l’éthique d’Aristote est
la médiation entre la nature et ce qui va au-delà de la nature.

En EN VI 13, il me semble finalement que l’objet de la critique aristoté-
licienne soit double. D’une part, nous avons la polémique explicite envers
Socrate, selon qui vertu et sagesse pratique sont la même chose. D’autre
part, on peut aussi voir une critique implicite des aristocrates, comme Thé-
ognis ou Pindare, qui avaient identifié vertu naturelle et vertu au sens
propre. L’éthique d’Aristote s’éloigne de ces deux positions extrêmes : elle
n’est ni un naturalisme déterministe, ni un intellectualisme à la façon de
Socrate, mais une philosophie pratique qui prend en compte la nature tout
en affirmant que l’éthique est autre chose que la nature, c’est-à-dire habi-
tude et sagesse pratique. Dans ce cadre de pensée, l’influence de l’environ-
nement physique peut conditionner seulement la vertu naturelle, tout au

77. EN X 10, 1179b21-31 : « τὸ μὲν οὖν τῆς φύσεως δῆλον ὡς οὐκ ἐφ’ ἡμῖν ὑπάρχει,
ἀλλὰ διά τινας θείας αἰτίας τοῖς ὡς ἀληθῶς εὐτυχέσιν ὑπάρχει· ὁ δὲ λόγος καὶ ἡ διδαχὴ μή
ποτ’ οὐκ ἐν ἅπασιν ἰσχύει, ἀλλὰ δεῖ προδιειργάσθαι τοῖς ἔθεσι τὴν τοῦ ἀκροατοῦ ψυχὴν
πρὸς τὸ καλῶς χαίρειν καὶ μισεῖν, ὥσπερ γῆν τὴν θρέψουσαν τὸ σπέρμα. οὐ γὰρ ἂν ἀκούσ-
ειε λόγου ἀποτρέποντος οὐδ’ αὖ συνείη ὁ κατὰ πάθος ζῶν· τὸν δ’ οὕτως ἔχοντα πῶς οἷόν τε
μεταπεῖσαι; ὅλως τ’ οὐ δοκεῖ λόγῳ ὑπείκειν τὸ πάθος ἀλλὰ βίᾳ. δεῖ δὴ τὸ ἦθος προϋπάρχειν
πως οἰκεῖον τῆς ἀρετῆς, στέργον τὸ καλὸν καὶ δυσχεραῖνον τὸ αἰσχρόν (trad. Bodéüs). »

78. J. Whiting, « Hylomorphic Virtue. Cosmology, Embryology, and Moral Develop-
ment in Aristotle », Philosophical Explorations, 2019, no 2, p. 237, établit un parallélisme
entre le développement embryonnaire (l’émergence de la chaleur dans l’embryon – embryolo-
gical turning point) et le développement moral (apparition de l’intellect pratique – ethical
turning point). Voir aussi M. Leunissen, From Natural Character to Moral Virtue in Aristotle,
op. cit., p. 124-125 et N. Sherman, The Fabric of Character. Aristotle’s Theory of Virtue,
Oxford, Oxford University Press, 1991, p. 191.

79. EN VI 13, 1144b32-1145a1.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 115 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0



Luca Torrente116

long du processus génératif constituant les caractères du nouveau-né. Mais
ce qui est essentiel pour le développement moral de l’individu est plutôt
son milieu socio-culturel, sa famille et la communauté où il grandit et il
est éduqué, car à partir de celui-ci l’individu pourra accomplir sa propre
nature et aboutir à un état vertueux au sens propre. C’est pourquoi l’éthique
d’Aristote est finalement liée à la politique, puisque si l’éthique établit la
cause finale de l’action humaine, le bonheur, la politique est à la recherche
des moyens pour éduquer les citoyens à vivre une vie heureuse ensemble 80.

Luca TORRENTE

Sorbonne Université, Centre Léon Robin

80. Voir Pol. X 10, 1180a32-35.

Pixellence - 05-07-23 10:13:46 - (c) Humensis
RE0387 U000 - Oasys 19.00x - Page 116 - E1

Les Etudes Philosophiques - 2023 - 3 - Dynamic layout 0 × 0


	07-Torrente



