
L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZARISTOTE : AVANT, DURANT
ETAPRÈS LAGÉNÉRATIONANIMALE

Luca TORRENTE

Introduction

Le thème de l’unité est omniprésent dans les écrits biologiques
d’Aristote. Cela non seulement en raison du fait que les êtres vivants
sont les substances par excellence de l’ontologie aristotélicienne,
comme la Métaphysique l’affirme1, et que les êtres naturels sont des
unités au plus haut degré2, mais aussi parce que l’unité du vivant appa-
raît au premier abord comme problématique. En réalité, il faut préciser
tout de suite que ce n’est pas l’unité de la matière et de la forme du
vivant qui pose problème à Aristote : cette unité est une sorte d’évi-
dence première, dont il est inutile de discuter, comme le souligne DA
II, 1, où il affirme qu’« il ne faut pas chercher si l’âme et le corps sont
une seule chose »3. Ce dont il faut rendre raison, c’est, en revanche,
l’unité de l’âme elle-même et sa nature particulière par rapport à la
diversité des facultés psychiques. En outre, d’un point de vue géné-
tique, il faut se demander si l’on peut légitimement parler d’une géné-
ration de l’âme ou non et, si c’est le cas, en quel sens on peut le faire.
Dans ce contexte, il sera impératif de comprendre comment l’unité de
l’âme s’est constituée d’un point de vue génétique, si elle s’est consti-
tuée. On abordera ces questions en prenant appui sur les arguments

1 Metaph. Ζ, 7, 1032a18-19.
2 Metaph. Δ, 6, 1016a4-5 ; I 1, 1052a22-28.
3 DA II, 1, 412b6-9.

lucan
Machine à écrire
Premières épreuves. Merci de citer la
version publiée



Luca TORRENTE116

qu’on trouve dans la Génération des animaux, sans pour autant négli-
ger le traité De l’âme et les autres ouvrages biologiques. Il s’agira donc
dans cette étude de rendre compte de l’unité de l’âme d’une part, et, de
l’autre, d’expliquer comment une telle unité s’est constituée durant
l’embryogenèse.

Le problème de l’unité de l’âme dans le DA

Le problème de l’unité4 de l’âme apparaît dès la position du pro-
gramme initial du DA, où Aristote affirme la nécessité d’examiner si
l’âme est divisée en plusieurs parties (μεριστὴ) ou sans partie
(ἀμερής, 402 b1). Cependant, ce problème est plus largement déve-
loppé en DA I 5 :

Mais le fait est que la connaissance relève de l’âme, et aussi la sensa-
tion et l’opinion, de même que le désir, le souhait et, d’une façon géné-
rale, les appétits. C’est aussi un fait, par ailleurs, que le mouvement
local, chez les animaux, dépend de l’âme, de même que la croissance,
la maturité et le dépérissement. Est-ce que, dès lors, chacun de ces phé-
nomènes est un attribut de l’âme entière (ὅλῃ τῇ ψυχῇ) ? Est-ce par
toute notre âme que nous pensons et sentons que nous nous mettons en
mouvement et que nous faisons et subissons tout le reste ? Ou bien
chaque phénomène différent met-il en jeu des parties différentes ? Et la
vie, par conséquent, est-elle localisée dans l’une quelconque de celles-
ci, dans la plupart ou même dans toutes ? Ou bien est-ce autre chose
qui en est responsable ?

Certains déclarent, de leur côté, que l’âme est divisée en parties
(μεριστὴ) et qu’une partie pense, mais une autre désire. Qu’est-ce
donc alors qui peut bien tenir ensemble (συνέχει) l’âme, si par nature
est divisée en parties ? Car, en définitive, ce n’est pas le corps de toute

4 Seul le problème de l’unité est ici pris en compte, celui de l’unicité ou
individualité de l’âme n’est pas abordé. Pour une distinction entre ces deux
notions que recouvre l’expression τὸ ἕν, voir A. Crager, « Three Ones and
Aristotle’s Metaphysics » Metaphysics 1, 2018, p. 110-134.



façon. On pense, en effet, qu’au contraire, c’est plutôt l’âme qui assure
la cohésion du corps, puisque, lorsqu’elle s’en est allée, il se dissipe et
se putréfie. Par conséquent, s’il est autre chose qui produit l’unité de
l’âme (μίαν αὐτὴν ποιεῖ), cette chose-là va être une âme au plus haut
point ! Mais on devra reposer la question à son sujet : est-ce une chose
une ou comporte-t-elle plusieurs parties (ἓν ἢ πολυμερές) ? Car, dans
la première hypothèse, pourquoi ne pas directement conférer à l’âme
l’unité ? Et, dans l’hypothèse d’une chose divisée en parties, le raison-
nement demandera de nouveau ce qui en assure la cohésion, et, de la
sorte, on ira donc à l’infini5.

Une fois posé le problème en ces termes, Aristote formulera la
thèse selon laquelle l’âme possède une unité qui n’est pas monadique,
au sens arithmétique6, mais plutôt un entier ou une organisation for-
melle qui subsume et d’où surgit l’articulation de ses parties7. C’est
pourquoi l’âme est le principe unificateur du corps. Dans ce cadre
conceptuel, nous verrons qu’une certaine partie matérielle (il s’agit du
cœur ou de son analogue pour les êtres non sanguins) semble contri-
buer à l’unification du corps et, dans ce contexte, il faudra questionner
sa relation avec l’âme. Celle-ci apparaît comme le principe premier du
vivant qui organise et commande les différentes parties corporelles par
l’intermédiaire d’un organe premier (le cœur). On procédera de la
manière suivante : on présentera un aperçu des étapes de l’embryoge-
nèse d’après Aristote, en soulignant les deux moments qui nous inté-
ressent le plus pour notre propos, à savoir l’unification et la différen-
tiation, ensuite on abordera le problème du rapport entre l’âme et le
cœur et, en dernier, on retournera sur l’unité de l’âme.

117L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE

5 DA I, 5, 411a26-b13. Trad. fr. Bodéüs modifiée.
6 L’unité arithmétique est la plus simple que l’on puisse concevoir, sans arti-

culation interne ni propriétés particulières de conformation. Voir L. M. Castelli
« ΤΟ ΕΝ ΛΕΓΕΤΑΙ ΠΟΛΛΑΧΩΣ. Questioni aristoteliche sul significato
dell’uno », Antiquorum Philosophia 2, 2008, p. 189-215 et 211-212.

7 Voir Metaph. Δ, 6 et 26.



Les étapes de l’embryogenèse

Il est possible de distinguer deux phases du processus génératif8.
La première, l’embryogenèse proprement dite, comprend le dévelop-
pement embryonnaire à partir du mouvement issu du père dans l’utérus
de la mère jusqu’à la formation du principe interne du mouvement, le
cœur du nouveau-né. La deuxième phase, qu’on peut appeler morpho-
genèse, entraîne un développement ultérieur et continu des autres par-
ties qui est dirigé par le nouveau vivant même, une croissance jus-
qu’aux limites déterminés du corps et une augmentation progressive
des capacités de l’âme. Voici les étapes principales de la génération
animale :

Embryogenèse
– Les deux principes de la génération
– L’accouplement et l’action du mâle
– La conception et le premier « mélange »
– La constitution du cœur
Morphogenèse
– La différentiation des parties
– La naissance

(1) Il y a deux principes de la génération animale, et ce, pour toute
espèce sexuée : le mâle et la femelle. Aristote le déclare sans hésitation
en GA I, 2 : « ce qu’on pourrait surtout poser comme principes de la
génération, ce sont la femelle et le mâle, le mâle au sens où il possède
le principe du mouvement et de la génération, la femelle au sens où

118 Luca TORRENTE

8 Voir I. De Ribera-Martin, « Movement as Efficient Cause in Aristotle’s
Generation of Animals », Hopos: The Journal of the International Society for
the History of Philosophy of Science 9, 2019, p. 308 et D. Lefebvre, « Looking
for the Formative Power in Aristotle’s Nutritive Soul », in G. Korobili and
R. Lo Presti (eds.), Nutrition and Nutritive Soul in Aristotle and Aristotelia-
nism, Berlin, De Gruyter, 2020, p. 112.



elle possède celui de la matière »9. Si donc mâle et femelle sont les
principes de la génération, il faudra saisir tout d’abord le sens exact
dans lequel ils sont précisément des ἀρχαί. En prenant en compte le
lexique philosophique de Métaphysique Δ, il y a un sens de ἀρχή qui
pourrait convenir parfaitement au rôle des deux sexes dans la généra-
tion. Il s’agit de la troisième signification du mot principe en Δ, 1 :
« [ἀρχή] c’est aussi ce à partir de quoi, sans que ce soit un constituant,
il y a d’abord venu à être et à partir de quoi le mouvement et le chan-
gement ont d’abord naturellement leur principe, par exemple l’enfant à
partir de son père et de sa mère et le combat à partir de l’outrage »10. Il
semble bien justifié de soutenir qu’on trouve ici le sens de ἀρχή
approprié au mâle et à la femelle, étant donné qu’Aristote lui-même
utilise le père et la mère pour donner un exemple du sens du mot qu’il
est en train d’exprimer. En réalité, les choses ne sont pas si simples.
Comme le remarque Werner Jaeger dans son édition de la Métaphy-
sique, la citation de la mère ici non est bonum exemplum11, car le Sta-
girite considère le seul père comme cause motrice, alors que la mère
est plutôt la cause matérielle. En effet, le passage cité ci-dessus, exclue
la prise en compte de la cause matérielle, car il s’agit d’un principe qui
n’est pas un constituant (μὴ ἐνυπάρχοντος) et donc ne peut pas être
matière de quelque chose d’autre12. Cependant, on doit souligner que

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 119

9 GA I, 2, 716a4-7 : καθάπερ γὰρ εἴπομεν τῆς γενέσεως ἀρχὰς ἄν τις
οὐχ ἥκιστα θείη τὸ θῆλυ καὶ τὸ ἄρρεν, τὸ μὲν ἄρρεν ὡς τῆς κινήσεως καὶ
τῆς γενέσεως ἔχον τὴν ἀρχήν, τὸ δὲ θῆλυ ὡς ὕλης. Trad. fr. Lefebvre.

10 Metaph. Δ, 1, 1013a7-10 : ἡ δὲ ὅθεν γίγνεται πρῶτον μὴ ἐνυπάρ-
χοντος καὶ ὅθεν πρῶτον ἡ κίνησις πέφυκεν ἄρχεσθαι καὶ ἡ μεταβολή,
οἷον τὸ τέκνον ἐκ τοῦ πατρὸς καὶ τῆς μητρὸς καὶ ἡ μάχη ἐκ τῆς λοιδορίας.
Trad. fr. Duminil-Jaulin.

11 W. Jaeger, Aristotelis Metaphysica, Oxford, Oxford University Press,
1957, p. 86.

12 Cela trouve confirmation en GA IV, 1, 765b11-15, où Aristote parle du
principe masculin non pas comme un principe tel qu’à partir de lui, comme à
partir de la matière, est engendré un être semblable à ce qui engendre, mais
comme le premier principe qui meut.



120 Luca TORRENTE

la mère ne s’identifie pas avec la matière qui constituera l’embryon,
puisqu’elle apporte la matière à partir de laquelle s’engendrera le nou-
veau-né. Cette précision permet donc de retenir l’exemple aristotéli-
cien de Δ, 1, car la mère peut bien être considérée comme un principe
à partir duquel il y a venue à être. Certes, le principe féminin de la
génération n’est pas une cause motrice, comme c’est le cas pour le
mâle, mais le sens d’ἀρχή tiré de Δ, 1 est suffisamment large pour
comprendre aussi la mère.

Il reste à saisir la nature de tels principes et la fonction spécifique
de chacun. Aristote dit que les ἀρχαί en question sont des δυνάμεις,
c’est-à-dire des puissances. Nous pouvons ainsi interpréter la généra-
tion animale sexuée selon le modèle de l’interaction entre δυνάμεις.
D’une part, le principe du mâle est une puissance active qui met en
mouvement, de l’autre, le principe de la femelle est la puissance pas-
sive sur laquelle cette action a lieu. En général, on peut dire que mâle
et femelle sont des principes, car le changement génératif se produit à
partir d’eux et qu’ils sont des puissances, car ils possèdent une capacité
d’agir ou de pâtir en étant des choses autres par rapport au produit. À
ces caractères, il faudra ajouter un aspect essentiel pour qu’il y ait
génération, c’est-à-dire l’interaction complémentaire des deux puis-
sances-principes. En effet, comme Aristote le montre dans un passage
célèbre où il pose l’analogie entre l’animal sexué et la plante divisée13,
aucun des deux principes ne peut engendrer tout seul, mais il faut que
les deux soient unis et qu’ils forment à eux deux un seul être14.

(2) La nécessité de l’interaction complémentaire des deux puis-
sances-principes et d’une unification trouve une issue dans l’accouple-
ment, par lequel la nature vise à former un être unique. La génération
animale est ainsi comprise comme étant elle aussi un processus d’uni-
fication. En reprenant l’adage platonicien à propos de l’éros dans le
Banquet : « de deux, produire une seule chose » (ποιῆσαι ἕν ἐκ δυοῖν,
191d), Aristote envisage l’accouplement comme la formation d’un être
un à partir d’une certaine dualité :

13 GA I, 23, 730b32-731a4.
14 GA I, 23, 731a13-14.



Or, d’une certaine façon, c’est la même chose qui se produit aussi chez
les animaux où la femelle et le mâle sont séparés, car, à chaque fois
qu’il faut engendrer, comme chez les plantes, il n’y a plus de sépara-
tion et leur nature tend à devenir une (βούλεται ἡ φύσις αὐτῶν ἓν
γίγνεσθαι), ce qui se manifeste à la vue quand ils sont mélangés et
accouplés : un animal unique se forme à partir des deux (ἕν τι ζῷον
γίγνεσθαι ἐξ ἀμφοῖν)15.

Dans l’accouplement, le mâle émet une semence qui possède en soi
le principe psychique (τὸ σπέρμα τὸ τῆς ψυχικῆς ἀρχῆς). Pour cette
raison, la semence est aussi envisagée par Aristote en tant qu’instru-
ment (ὄργανον) ou outil possédant une fonction démiurgique16. En
effet, le premier moteur immobile de la génération est l’âme du géni-
teur masculin17, mais il faut aussi un moteur mu qui soit la cause effi-
ciente. Si alors l’âme est le moteur extérieur et en acte par rapport à ce
qu’il meut, la semence est, au contraire, en contact direct avec la
matière qui est mue, en agissant comme intermédiaire de la transmis-
sion de la forme. Autrement dit, l’âme du père est le premier moteur en
acte qui déclenche le mouvement et marque le début de l’ontogenèse.
Ce même mouvement génératif, informé par le programme spécifique
de la forme18, est transmis aux menstrues grâce à la semence. Il est

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 121

15 GA I, 23, 731a9-14. τρόπον δέ τινα ταὐτὰ συμβαίνει καὶ ἐν τοῖς
κεχωρισμένον ἔχουσι ζῴοις τὸ θῆλυ καὶ τὸ ἄρρεν. ὅταν γὰρ δεήσῃ
γεννᾶν γίγνεται ἀχώριστον ὥςπερ ἐν τοῖς φυτοῖς, καὶ βούλεται ἡ φύσις
αὐτῶν ἓν γίγνεσθαι· ὅπερ ἐμφαίνεται κατὰ τὴν ὄψιν μιγνυμένων καὶ
συνδυαζομένων, ἕν τι ζῷον γίγνεσθαι ἐξ ἀμφοῖν. Trad. fr. Lefebvre.

16 GA I, 18, 723b29-30 ; 22, 730b2-27 ; II 1, 735a28 ; 4, 738b21.
17 A. Code, « Soul as Efficient Cause in Aristotle’s Embryology », Philo-

sophical Topics 15, 1987, p. 51-59 ; D. Henry, Aristotle on Matter, Form, and
Moving Causes: The Hylomorphic Theory of Substantial Generation, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2019, p. 150.

18 Sur la forme comprise comme un pattern ou « programme », voir
J. G. Lennox, « Teleology, Chance, and Aristotle’s Theory of Spontaneous
Generation », Journal of the History of Philosophy 20 (3), 1982, p. 222-223.
Dans le même ordre d’idées, voir P. Pellegrin, « Les ruses de la nature et l’éter-



important de remarquer que, dans l’ensemble du processus génératif,
l’âme du père ne subira en soi aucun mouvement. Le mouvement de la
semence sur la matière fournie par la mère est donc la véritable cause
efficiente dans le processus génératif19. Celle-ci est interne à l’être
engendré et possède déjà l’âme en puissance, puisque c’est seulement
à partir d’un être vivant qu’on peut engendrer un autre vivant : la
matière ne peut pas produire la vie d’elle-même, mais il faut toujours
la présence de l’âme, laquelle est irréductible à la matière20.

(3) Si le début de l’ontogenèse animale est marqué par le premier
mouvement du mâle, le processus génératif au sens propre commence
seulement après le contact entre contribution masculine et contribution
féminine. Une fois que la semence entre en contact avec les menstrues,
un certain rapport et une bonne proportion entre les éléments matériels
sont nécessaires afin que le nouvel être soit achevé. On trouve ici

Luca TORRENTE122

nité du mouvement », dans M. Canto-Sperber et P. Pellegrin (éd.), Le Style de
la pensée. Recueil de textes en hommage à Jacques Brunschwig, Paris, Les
Belles Lettres, 2002, p. 319, parle de « séquences de mouvements dans un cer-
tain ordre ». Voir également A. Jaulin, Eidos et Ousia. De l’unité théorique de
la Métaphysique d’Aristote, Paris, Classiques Garnier, 2015, p. 134-135.

19 D. Lefebvre, « La Jument de Pharsale. Retour sur De Generatione ani-
malium IV.3 », dans C. Cerami (éd.), Nature et sagesse : les rapports entre
physique et métaphysique dans la tradition aristotélicienne : recueil de textes
en hommage à Pierre Pellegrin, Louvain-la-Neuve, Peeters, 2014, p. 207-271
et en particulier p. 245.

20 Voir S. Connell, Aristotle on Female Animals: A Study of the Generation
of Animals, Cambridge, Cambridge University Press, 2016, p. 218 qui défend
un « vitalisme » d’Aristote. Voir également P. Pellegrin, Des animaux dans le
monde. Cinq questions sur la biologie d’Aristote, Paris, CNRS éditions, 2022,
p. 117-182. Sur le cas exceptionnel des générations spontanées, voir J. G. Len-
nox, « Teleology, Chance, and Aristotle’s Theory of Spontaneous Generation »,
art. cit. ; S. Stavrianeas, « Spontaneous Generation in Aristotle’s Biology », Rhi-
zai. A Journal for Ancient Philosophy and Science 5, 2008, p. 303-338 ;
M. Wilson, « Heat, Meteorology, and Spontaneous Generation », in C. G. King
and H. Bartoš (eds), Heat, Pneuma, and Soul in Ancient Philosophy and
Science, Cambridge, Cambridge University Press, 2020, p. 159-181.



l’image du mélange (μίξις) pour décrire l’unification des spermata du
mâle et de la femelle. Le recours au lexique du mélange pour décrire ce
phénomène est d’ailleurs fréquent dans la GA21, mais il faut préciser
tout de suite qu’il ne s’agit pas d’un véritable mélange, selon les cri-
tères qui sont donnés par Aristote en GC I, 10, 327a30-328b2322. On
devrait plutôt prendre le terme μίξις dans un sens large, c’est-à-dire
comme une union ou une combinaison de deux éléments. Quand le
Stagirite affirme que l’embryon est le premier mélange (τὸ πρῶτον
μῖγμα) d’une femelle et d’un mâle, il ne veut pas signifier que l’em-
bryogenèse advient par un processus purement chimique de mélange
entre différents ingrédients23. D’autant plus que cette hypothèse est
refusée par Aristote même en GA I, 19, 727b5-7, car « la génération ne
vient pas du mélange des deux, comme certains l’affirment »24. La
cause de cela est évidente, si l’on pense, comme Aristote, que la
semence n’apporte rien de matériel et que tout mélange proprement dit
est composé à partir de différents ingrédients matériels, alors l’engen-
drement ne peut pas être un certain mélange25. L’image du mélange est
donc utilisée par le Stagirite pour indiquer la rencontre des puissances
présentes dans les deux contributions spermatiques. Ce premier
mélange donne comme résultat la constitution du premier organe de
l’embryon, c’est-à-dire le cœur, le principe interne du nouveau vivant.

(4) Avec la formation du cœur, l’embryogenèse proprement dite
s’achève et la morphogenèse commence. Aristote propose une com-

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 123

21 GA I, 20, 728a26-30 ; 728b32-63 ; 23, 731a11-14.
22 Pour la notion de mélange, voir J. Groisard, Mixis. Le problème du

mélange dans la philosophie grecque d’Aristote à Simplicius, Paris, Les Belles
Lettres, 2016.

23 Pour la même raison, Aristote affirme que l’exemple du lait caillé n’est
pas adéquat pour représenter exactement ce qui advient pendant l’embryoge-
nèse. GA IV, 4, 772a22-25.

24 Voir Hipp., De la génération, V (48, 7-8 Joly) et De la nature de l’en-
fant, XII (53, 1-2 Joly).

25 Sur la différence entre mélange et génération voir aussi Alexandre
d’Aphrodise, Sur la mixtion et la croissance, XIV, 230, 14-34.



paraison avec les plantes pour expliquer ce tournant du processus
génératif.

Quand l’embryon (κύημα) a pris consistance (συστῇ), à partir de
là, il fait de la même façon à peu près que des graines semées, car, dans
les graines aussi, c’est le principe qui est le premier en elles, mais
quand celui-ci, qui existe dedans d’abord en puissance (ἐνοῦσα
δυνάμει πρότερον), s’est séparé (ἀποκριθῇ), ce qui s’en détache, ce
sont la tige et la racine26.

Le principe qui se constitue en premier est le cœur pour tous les ani-
maux sanguins. Une fois que ce premier organe a pris consistance et
s’est différencié, les autres parties vont se constituer, comme la tige et la
racine à partir d’une graine semée. C’est pourquoi l’embryon com-
mence tout de suite la morphogenèse, à savoir la différenciation ordon-
née de ses parties, dès qu’il possède le cœur27. Ce développement suit
une progression téléologique donnée par le programme de la forme et
mise en mouvement par le principe interne du cœur. Celui-ci en effet
assure, même après la naissance, « l’agencement ordonné (διακόσμη-
σις) du corps » (GA II, 4, 740a8). Le processus de différenciation des
parties n’est pas simplement un mouvement mécanique : en effet, la
morphogenèse est toujours régie par la forme qui donne le programme
du développement de l’organisme, de façon que ce mouvement démiur-
gique soit un mouvement téléologique. La forme, qui s’identifie à l’âme
chez les vivants, est donc tout d’abord l’organisation ou la structure de
l’être en question. Autrement dit, l’âme possède immédiatement la
capacité d’articuler et déterminer les autres parties de l’organisme.

Dans sa fonction de production du sang, ou mieux, d’élaboration

Luca TORRENTE124

26 GA II, 4, 739b33-37 : Ὅταν δὲ συστῇ τὸ κύημα ἤδη παραπλήσιον
ποιεῖ τοῖς σπειρομένοις. ἡ μὲν γὰρ ἀρχὴ καὶ ἐν τοῖς σπέρμασιν ἐν αὐτοῖς
ἐστιν ἡ πρώτη· ὅταν δ’ αὕτη ἀποκριθῇ ἐνοῦσα δυνάμει πρότερον, ἀπὸ
ταύτης ἀφίεται ὅ τε βλαστὸς καὶ ἡ ῥίζα. Trad. fr. Lefebvre.

27 Sur l’articulation ou différentiation, voir HA III, 19, 521a9-10 ; HA V,
19, 550b28-30 ; HA VI, 12, 566b5 ; PA III, 4, 667a6-8.



de la nourriture et de sa coction, le cœur joue un rôle fondamental pour
le maintien de la vie28. Cette opération ininterrompue de renouvelle-
ment de la matière composant le vivant – qui passe par l’assimilation à
travers la chaleur vitale29 – permet la préservation (σωτηρία) de la
vie30. C’est pour cette raison que le cœur « est la partie la plus émi-
nente (κυριωτάτη) et celle qui ajoute la fin (τέλος) <au processus
nutritif> »31. Le cœur manifeste ainsi un rôle éminemment téléolo-
gique par rapport aux autres parties du corps. Ce finalisme de l’organe
premier et central est immanent à l’être vivant lui-même, car ce dernier
a pour but de persister autant que possible dans l’être, en s’opposant à
la corruption dans la mesure du possible32.

Si le cœur est le principe organique qui permet l’accomplissement
des fonctions vitales, il n’est pourtant pas le principe ultime du vivant
en tant que tel, car celui-ci est son âme. L’âme est en effet le véritable
principe premier du vivant et « le cœur lui est immédiatement subor-
donné »33. Un signe de cela est le fait que le cœur est l’organe que la
vie abandonne en dernier34. Il s’agit en d’autres termes du moteur de la
vie, lequel se caractérise par une activité (ἐνέργεια) ininterrompue. En
tant que centre fondamental du vivant, le cœur est aussi le principe des
facultés nutritive, perceptive et motrice. Aristote soutient une telle

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 125

28 Aristote affirme en outre qu’il n’y a jamais eu d’animal sans cœur (ou
son analogue pour les animaux non sanguins) : GA IV, 4, 771a3.

29 Long. 5, 466b31-33.
30 Voir aussi Alexandre d’Aphrodise, In DA, 94, 24-30.
31 Juv. 3, 469a4-5 : ἡ δὲ καρδία κυριωτάτη, καὶ τὸ τέλος ἐπιτίθησιν. Je

traduis.
32 D. Quarantotto, « A Dynamic Ontology: On how Aristotle arrived at the

conclusion that eternal change accomplishes ousia », in M. Leunissen (ed.),
Aristotle’s Physics. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press,
2015, p. 180 affirme : for a process to accomplish ousia it needs to neutralise
(without nullifying) the non-being.

33 P.-M. Morel, De la matière à l’action : Aristote et le problème du
vivant, Paris, Vrin, 2007, p. 51.

34 GA II, 5, 741b17-19.



concentration dans le cœur des différentes fonctions dans un passage
de PA II, 1 :

Et comme les puissances sensitive, motrice et nutritive de l’animal se
trouvent dans la même partie du corps, comme on l’a déjà dit ailleurs,
il est nécessaire que la partie qui possède immédiatement de tels prin-
cipes, d’une part en tant qu’elle peut recevoir tous les sensibles, soit
une partie simple, d’autre part en tant qu’elle est motrice et portée à
agir (ᾗ δὲ κινητικὸν καὶ πρακτικόν), soit une partie anoméomère.
C’est pourquoi, chez les animaux non sanguins, c’est l’analogue du
cœur qui est la partie en question, et chez les sanguins le cœur35.

Aristote renvoie très probablement aux Parva naturalia quand il
dit que cette concentration des facultés dans le cœur a déjà été expli-
quée ailleurs36. Il est aussi important de noter que le cœur est un organe
sui generis (étant simple et anoméomère) parce qu’il doit remplir la
fonction de principe à la fois pour la puissance sensitive et pour la
puissance motrice. Le principe organique des vivants semble alors déjà
opérer une sorte d’unification des différentes puissances et des parties
corporelles qui accomplissent des tâches diverses, bien qu’elles soient
toutes essentielles au maintien de l’activité vitale37.

(5) Une fois le cœur constitué, l’embryon continue son développe-
ment grâce à un principe interne. En ce qui concerne la morphogenèse,
il faut souligner que les aspects morphologiques des vivants, même
s’ils peuvent avoir une autonomie explicative, sont néanmoins asso-
ciés à la finalité totale du vivant ; celui-ci développe ses parties tout en

Luca TORRENTE126

35 PA II, 1, 647a24-33. Trad. fr. Pellegrin modifiée.
36 Voir Juv. 469a5-7 ; Resp. 8, 474a25 ; Vit. 1, 467b28-34 ; Somn.Vig. 2,

455b34 et 456a5.
37 Il me semble trop restrictif d’affirmer que the soul’s unifying function

coincides with the soul’s nutritive function, as nutrition is a process of unity
and of maintenance of unity, comme le fait D. Quarantotto, « Aristotle on the
Soul as a Principle of Biological Unity », dans S. Föllinger (éd.), Was ist
‘Leben’? Aristoteles’ Anschauungen zur Entstehung und Funktionsweise von
Leben, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2010, n. 1, p. 35.



étant un être globalement unitaire, de sorte que les développements
internes et externes du corps organique ne sont rien d’autre que l’arti-
culation dans un corps tridimensionnel d’une structure morphologique
et téléologique, à savoir de la forme. On peut ainsi affirmer, avec
Annick Jaulin, que « l’articulation n’est donc pas incompatible avec la
simplicité ; la simplicité d’une chose composée comme un découle, au
contraire, de la nécessité de l’articulation par laquelle ce tout est
constitué »38. À la fin de ce processus de morphogenèse, nous avons la
naissance (6) et l’achèvement de la génération.

L’unité de l’âme durant la génération

Ayant esquissé la manière dont fonctionne la génération des ani-
maux sexués, on pourrait se demander si la génération d’un nouvel être
implique l’engendrement d’une nouvelle âme. Dans la GA, on cher-
chera en vain un passage où Aristote affirme qu’une âme est générée et
une telle proposition semblerait incohérente avec ce qui est soutenu en
Métaphysique Z, et en particulier en Z 8. La position aristotélicienne
sur le sujet peut être résumée de la manière suivante : à proprement
parler, il n’y a pas de génération de l’âme (en tant qu’elle est une forme
essentielle), mais on peut dire que, lorsqu’il y a génération du vivant
en tant que composé, il y a également une sorte de génération κατὰ
συμβεβηκός de l’âme39. La génération animale est un type de re-pro-
duction du même, selon l’expression souvent utilisée par Aristote :
« un être humain engendre un être humain »40. L’identité concerne

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 127

38 A. Jaulin, Eidos et Ousia, op. cit., p. 190.
39 Voir C. Shields, « The Generation of Form in Aristotle », History of Phi-

losophy Quarterly 7, 1990, p. 367-390, p. 378 : Z8 endorses the following
triad: (I) Form is generable kata sumbebekos; (IIi) Form is not generated
kath’auto when the compound is generated; (IIIi) Form is not generable
kath’auto.

40 Par exemple en GA II, 1, 735a22 ou Metaph. Z, 8, 1033b33. Cf.
J. G. Lennox, « “For a Human Being Reproduces a Human Being”: A Mun-



alors le niveau spécifique, car l’âme est aussi la substance d’un vivant,
c’est-à-dire ce qui détermine son essence et sa définition (DA II, 1,
412b11)41. Cela signifie, en d’autres termes, que l’âme d’un cheval
sera essentiellement différente de celle d’un être humain ou d’un chien
(DA I, 1, 402b5-7). C’est pourquoi on ne dira pas qu’une forme a été
engendrée au sens propre lorsqu’un cheval naît, car la forme du cheval
déjà existait dans son géniteur et continuera à exister pour toujours
dans la perspective de l’éternité des espèces vivantes qui est celle
d’Aristote, même quand le cheval en question sera mort. De même,
Socrate s’engendre et se corrompt, mais son âme, en tant que forme
essentielle, cause motrice et finale de chaque être humain, ni ne s’en-
gendre ni ne se corrompt.

L’âme (du cheval, par exemple) reste toujours la même et c’est
aussi en raison de cela qu’elle peut représenter un véritable principe
unificateur pour le corps. La fonction unificatrice de la forme sur le
composé est introduite en Métaphysique Z 17, puis expliquée en H 642

et se retrouve dans le DA à propos de l’âme (DA I, 5, 411b8, « c’est
plutôt l’âme qui tient ensemble le corps (μᾶλλον ἡ ψυχὴ τὸ σῶμα
συνέχειν) »). Il est donc évident que la forme opère comme un unifi-
cateur des parties du composé43. Cette unification est en outre orientée
selon le programme spécifique de chaque forme, car l’unité essentielle

Luca TORRENTE128

dane, Profound, Aristotelian Truth », in D. Sfendoni-Mentzou (ed.), Aristotle.
Contemporary Perspectives on his Thought, Berlin-Boston, De Gruyter, 2018,
p. 57-73.

41 C. Shields, « Substance and Life in Aristotle », Apeiron 41, 2008,
p. 141 : The soul as substance is sortally-determinate. By this I mean that sub-
stance is not merely the cause of being in the sense of being responsible for the
existence of a thing, but also the cause of its being the F kind of thing it is.

42 Metaph. Z, 17, 1041b11-12 : « le composé de quelque chose est formé
de telle sorte que le tout soit un, non comme un tas, mais comme la syllabe »,
trad. fr. Duminil-Jaulin. Même si le passage parle de la substance, je suppose
qu’il est désormais question de la substance en tant que forme.

43 Voir U. Chaintreuil, L’Unité de la forme. L’ontologie d’Aristote et le défi
de la complexité, Paris, Classiques Garnier, 2024, p. 162-168.



d’un cheval ne sera pas la même que celle d’un être humain. De plus,
la forme n’est pas seulement le principe d’unité synchronique, elle est
aussi le principe d’identité diachronique. Si, d’une part, elle est le
principe d’unité synchronique du vivant en tant qu’elle organise et
détermine une multiplicité matérielle dans une unité organique et sub-
stantielle, d’autre part, elle est le principe d’identité diachronique, car
sa présence ininterrompue garantit l’identité « trans-temporelle » d’un
certain être au fil du temps44, à savoir le fait qu’un cheval reste cheval
pendant toute sa vie.

Or, à propos de la génération animale, nous avons vu qu’Aristote
parle d’une unification à partir des deux principes (le mâle et la
femelle). Quelles sont donc les conséquences d’une telle union pour
l’unité de l’âme ? Est-ce qu’il y aurait une unification de l’âme ? Pour
répondre tout de suite à cette dernière question, je pense qu’il faut don-
ner une réponse négative : il n’y a pas de processus d’unification de
l’âme, puisque, à ce moment-là, l’âme nécessiterait un autre principe
capable de l’unifier. Cette éventualité est écartée par Aristote en DA I,
5. En effet, l’unité de l’âme ne se compose pas au fur et à mesure ;
d’ailleurs nous avons vu qu’elle ne s’engendre pas. Si l’on reprend
alors le schéma explicatif de la génération des animaux, il ne reste
qu’une possibilité : l’âme est transmise par le seul géniteur mâle et elle
garde son unité durant tout le processus génératif. Il n’y a donc pas de
transmission de l’âme du côté maternel à proprement parler, même si
la femelle contribue de manière décisive à l’engendrement du nou-
veau-né. Ce point est d’ailleurs affirmé par Aristote en GA II, 3,
737a29 : « la seule chose qui manque (sc. à la femelle) est le principe
de l’âme » (ἓν γὰρ οὐκ ἔχει μόνον· τὴν τῆς ψυχῆς ἀρχήν). Dire, par

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 129

44 Voir M. Furth, « Transtemporal Stability in Aristotelian Substances »,
Journal of Philosophy 75, 1978, p. 624-646 ; M. Furth, Substance, Form, and
Psyche: An Aristotelean Metaphysics, Cambridge, Cambridge University
Press, 1988, vol. 27, p. 181. Même si l’auteur parle de principle of synchroni-
cally individuation et de principle of diachronically individuation, il explique
les deux formulations en termes d’unité. C’est donc l’unité et non l’individua-
tion qui est ici en question.



exemple, que la femelle fournirait à l’embryon une âme nutritive
entraîne des difficultés importantes, car l’âme n’est pas réellement
divisée en parties d’après Aristote (DA I, 5, 411a26-b14) et il faudrait
alors imaginer une unification de la partie nutritive avec la partie sen-
sitive à un moment donné de l’embryogenèse. Mais cette unification
serait extrêmement problématique pour Aristote, car elle demanderait
la présence d’une âme supérieure qui puisse unifier les deux autres par-
ties ou puissances psychiques.

Si l’on prend l’exemple de Socrate, sa forme ou âme humaine lui a
été transmise par son père, et grâce à cette même forme, Socrate est un
être humain, tout comme son père et son corps est unifié selon le pro-
gramme de la forme (non seulement durant la morphogenèse, mais
aussi tout au long de sa vie, afin de garantir l’identité diachronique).
Cette norme ou « loi », que je nommerais loi de conservation de l’unité
du principe, à savoir le fait que la forme passe de l’âme du géniteur à
l’embryon tout en conservant son unité, se discerne très bien dans la
phase de constitution du cœur de l’embryon. Nous avons vu comment
la présence du cœur est un tournant pour l’embryogenèse, mais il faut
souligner ici le rôle unificateur que ce premier organe joue dans l’or-
ganisation de l’animal. Celui-ci doit avoir un principe (un seul principe
est mieux que plusieurs, d’après Aristote45) et le cœur, ou son équiva-
lent, est exactement ce principe qui permet à l’animal d’ordonner le
corps46 d’une manière telle qu’il en résulte une unité globale où toutes
les parties sont en quelque sorte liées à ce premier principe47. En outre,
pour Aristote il n’y a pas d’animal sans cœur ou sans son analogue et,
dans le cas des déformations monstrueuses, c’est toujours le cœur qui

Luca TORRENTE130

45 PA III, 4, 665b14-15 ; Metaph. Λ, 10, 1076a3-4.
46 Le cœur est le principe d’où dérive « l’ordonnancement du corps » (ἡ

διακόσμησις τοῦ σώματος), GA II, 4, 740a8.
47 Voir P.-M. Morel, De la matière à l’action, op. cit., p. 36 : « L’organisme

doit avoir en tout cas, comme tel, un principe (archè) : le cœur (kardia) ou son
équivalent. L’animal se caractérise en effet, à l’exception relative de certains
insectes, par l’unicité de son principe interne et par l’unité globale qui en
résulte ».



est le principe pour déterminer si l’animal que nous avons devant les
yeux est un seul ou plusieurs :

Mais il faut se régler sur le principe pour reconnaître si le monstre (τὸ
τερατῶδες) est un seul animal ou plusieurs réunis naturellement
ensemble (πλείω συμπεφυκότα), par exemple s’il est vrai que le
cœur est une partie de ce type, alors ce qui a un seul cœur est un seul
animal, tandis que les parties en surnombre sont des excroissances,
mais ceux qui en ont plus d’un sont deux animaux, réunis naturelle-
ment par la jonction (σύναψιν) des embryons48.

Le rapport entre âme et cœur

Une seule âme et un seul principe organique (le cœur) pour un seul
animal, c’est là la règle pour tout vivant qui n’est pas issu d’une géné-
ration contre nature. Cependant, quel est le rapport exact entre le cœur
et l’âme ? Cette question a fait couler beaucoup d’encre et il n’est pas
possible ici de reconstruire les détails de ce vaste débat. Cela dit, on
cherchera à montrer par la suite pourquoi la primauté du cœur dans le
vivant ne représente pas un problème pour l’unité de l’âme, mais qu’il
est au contraire nécessaire pour celle-ci. Le cœur est tout d’abord
nécessaire en vue de la morphogenèse de l’embryon. En effet, c’est
seulement un principe interne et matériel qui peut assurer à la fois l’ac-
tualisation de la forme dans son développement embryonnaire et la
continuité naturelle qui devient unité dans le sens d’un « tout » (ὅλος)
entre les parties du corps. L’âme est certes l’acte premier et le véritable
moteur du vivant, mais elle a besoin d’un principe matériel qui puisse
ordonner et commander le corps en étant en contact avec toutes les par-
ties. En outre, le cœur est non seulement le premier organe, mais aussi
celui qui est le plus important, car – comme on l’a vu – les puissances
nutritive, sensitive et motrice de l’âme se rattachent toutes d’une cer-
taine façon à lui. Cela permet, d’une part, de ne pas être obligé à mul-

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 131

48 GA IV, 4, 773a8-13. Trad. fr. Lefebvre.



tiplier à l’infini les parties de l’âme et, de l’autre, d’assurer une unité
aux différentes facultés psychiques49. En tout cas, le cœur reste un
organon, c’est-à-dire un instrument de l’âme : il est donc « principe »,
sans être pour autant le principe ultime, car le principe ultime d’un
vivant est toujours l’âme et c’est elle donc qui donne réellement unité
au corps et à ses puissances.

En outre, même si l’âme était déterminée comme immatérielle et
immobile, elle se trouverait « dans » le cœur. Cette affirmation, qu’on
trouve dans plusieurs passages des PN50, a conduit divers interprètes51

à voir ici une incompatibilité avec la doctrine affirmée en DA. En réa-
lité, plusieurs commentateurs ont montré que ces passages ne sont pas
en contradiction si on les comprend de la façon correcte52. L’expres-
sion « être dans quelque chose d’autre » peut en effet avoir plusieurs
significations, comme Aristote l’affirme en Physique IV 3 :

D’une première manière, donc (1) on le dit au sens où le doigt est dans
la main, et, d’une façon générale, comme la partie est dans le tout (τὸ
μέρος ἐν τῷ ὅλῳ). Mais d’une autre manière (2), on le dit au sens où
le tout est dans les parties (τὸ ὅλον ἐν τοῖς μέρεσιν), car le tout n’est

Luca TORRENTE132

49 Voir V. Caston, « Aristote et l’unité de la psychologie : comment divi-
ser l’âme ? », dans P. Pellegrin et F. Graziani (éd.), L’héritage d’Aristote
aujourd’hui : science, nature et société, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020,
p. 207.

50 Par exemple, Juv. 3, 469a5-7.
51 F. Nuyens, L’évolution de la psychologie d’Aristote, Leuven, Peeters,

1948 ; W. D. Ross Aristotle. Parva Naturalia, Oxford, Oxford University
Press, 1955, p. 1-18 ; W. D. Ross « The Development of Aristotle’s Thought »,
Proceedings of the British Academy 43, 1957, p. 65-67 ; W. D. Ross, Aristote-
lis De Anima, Oxford, Oxford University Press, 1961, p. 9-12.

52 Voir, par exemple, T. J. Tracy, « Heart and Soul in Aristotle », in
J. P. Anton and A. Preus (eds.), Essays in Ancient Greek Philosophy, Albany,
State University of New York Press, 1983, p. 321-339 ; C. Rapp, « Heart and
Soul in Aristotle’s Generation of Animals II », in S. Föllinger (ed.), Aristotle’s
Generation of Animals: A Comprehensive Approach, Berlin-Boston, De Gruy-
ter, 2022, p. 269-318.



pas hors ses parties. Et d’une autre manière (3), comme l’homme est
dans l’animal et d’une façon générale une espèce dans un genre (εἶδος
ἐν γένει). Et d’une autre manière (4), comme le genre est dans l’es-
pèce et d’une façon générale la partie de la forme dans la définition (τὸ
μέρος τοῦ εἴδους ἐν τῷ λόγῳ). De plus (5), on le dit au sens où la
santé est dans les choses chaudes et froides, et d’une façon générale la
forme dans la matière (τὸ εἶδος ἐν τῇ ὕλῃ). De plus (6), on le dit au
sens où les affaires des Grecs sont dans le pouvoir du roi, et d’une
façon générale où quelque chose est dans ce qui meut en premier (ἐν
τῷ πρώτῳ κινητικῷ). De plus (7), on le dit au sens de dans le bien et
d’une façon générale dans la fin (ἐν τῷ τέλει): c’est le ce en vue de
quoi. Mais le sens le plus éminent de tous, c’est (8) celui d’être dans un
vase et d’une façon générale dans un lieu (ἐν τόπῳ)53.

En guise de préambule à sa discussion sur le lieu, Aristote énumère
huit sens différents dans lesquels une chose est dite « être dans » une
autre54. Le dernier sens, qui signifie la localisation au sens strict, est
inapplicable à l’âme et au cœur (l’âme n’est pas un corps), tout comme
les quatre premiers, qui impliquent la relation de la partie au tout et du
genre à l’espèce. Prenons alors en compte le sixième et le septième
sens de la locution « être dans ». Commençons par ce dernier. On pour-
rait être tenté d’affirmer que l’âme est dans le cœur comme dans la fin,
en raison du un rôle téléologique que cet organe a par rapport aux
autres parties du corps55. Mais on s’aperçoit rapidement qu’une telle
relation entraînerait une inversion de la théorie aristotélicienne : l’âme
trouve sa fin dans l’actualisation de ses propres activités, non pas dans
le cœur. Celui-ci est en effet caractérisé plutôt comme le moteur du
vivant, donc en tant que cause motrice. C’est pourquoi, d’après
Tracy56, le sixième sens de « être dans » peut convenir au rapport entre
l’âme et le cœur. Ce sens est utilisé lorsqu’on affirme que « les affaires

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 133

53 Ph. IV, 3, 210a14-24. Trad. fr. Pellegrin. Cf. aussi Metaph. Δ 25.
54 Certains de ces sens se retrouvent dans le lexique philosophique de

Metaph. Δ 23, sous la rubrique τὸ ἔχειν (1023a8-25).
55 Voir plus haut et Juv. 3, 469a4-5.
56 T. J. Tracy, « Heart and Soul in Aristotle », art. cit., p. 339.



des Grecs (τὰ τῶν Ἑλλήνων) sont dans le pouvoir du roi (ἐν
βασιλεῖ)57, et d’une façon générale où quelque chose est dans ce qui
meut en premier (ἐν τῷ πρώτῳ κινητικῷ) » (Ph. IV, 3, 210a21-22).
Le commentaire de Simplicius au passage en question met en évidence
qu’il s’agit d’une situation où quelque chose se trouve entre les mains
d’un agent supérieur qui est une source de changement, en raison de
son autorité, de son pouvoir et de son gouvernement58. Tracy soutient
que ce sens d’être dans quelque chose serait le plus approprié pour
l’âme dont on dit qu’elle est dans le cœur. Il cite plusieurs passages des
PA où le cœur apparaît comme le centre de contrôle du corps59 et s’ap-
puie en outre sur un texte du MA qui semble restituer le même rapport
et la même similitude politique. Voici le passage de MA 10 dont il est
question :

Nous avons donc dit par quelle partie elle-même mue l’âme mettait en
mouvement, et par quelle cause. Nous devons par ailleurs considérer
que l’animal est constitué comme une cité dont les lois sont bien faites.
En effet, dans la cité aussi, lorsque l’ordre a été une fois institué, il

Luca TORRENTE134

57 Dans leurs traductions de la Physique, Hussey et Waterfield pensent
qu’il s’agirait du roi de Perse, mais une telle identification ne me semble pas
nécessaire.

58 Simplicius, Commentaire sur la Physique, 9.522.8-12 : ἕκτον δέ ἐστιν
ὡς τὰ τῶν ἀρχομένων ἐν τῷ ἄρχοντι, ὡς <ἐν βασιλεῖ τὰ τῶν Ἑλλήνων>
ἐλέγετο πράγματα. καὶ ὅλως ἐν τῷ πρὸ τοῦ κινοῦντι καὶ ποιοῦντι ὡς ἐν
ἐξουσίᾳ καὶ δυνάμει καὶ διοικήσει, ὡς καὶ παρ’ Ὁμήρῳ τὸ Διὸς δ’ ἐν
γούνασι κεῖται. « Le sixième est celui où les affaires des gouvernés sont entre
les mains du gouvernant, comme les affaires des Grecs étaient dites être entre
les mains du roi. En général, il s’agit d’une situation où quelque chose se
trouve dans un moteur et une source de changement, comme dans une autorité,
un pouvoir et un gouvernement, comme lorsque Homère dit : C’est sur les
genoux de Zeus… ». Je traduis.

59 PA III, 4, 665bl4-16 ; 666al4. Sur la position centrale du cœur, voir
665al0-13 ; 665bl8-21. Cf. aussi S. Byl, « Note sur la place du cœur et la valo-
risation de la ΜΕΣΟΤΗΣ dans la Biologie d’Aristote », L’Antiquité Clas-
sique 37, 1968, p. 467-476.



n’est pas besoin d’un monarque séparé (κεχωρισμένου μονάρχου),
qui devrait être présent chaque fois qu’il se passe quelque chose, mais
chacun accomplit lui-même ce qui lui revient, comme cela a été
ordonné, et tel agissement vient après tel autre par habitude. Chez les
animaux la même chose se produit par nature : chaque partie, naturel-
lement dotée d’une constitution appropriée, accomplit l’opération qui
lui revient, si bien qu’il n’est nul besoin d’une âme en chacune ; mais,
l’âme étant située dans une partie qui est principe du corps (ἔν τινι
ἀρχῇ τοῦ σώματος οὔσης), les autres parties vivent parce qu’elles lui
sont naturellement liées et elles accomplissent par nature l’opération
qui leur revient60.

Selon l’interprétation de Tracy, l’âme se trouve dans le cœur, car
celui-ci est le principe du corps et ce qui le met en mouvement. Il fau-
drait donc adopter le sixième sens de l’expression « être dans » afin de
décrire correctement le rapport entre âme et cœur. Pour séduisante
qu’elle soit, cette solution se heurte cependant à des difficultés insur-
montables. Le problème principal est qu’elle suppose un inversement
de la relation standard entre l’âme et le corps. En effet, l’âme est ce qui
meut en premier le corps, en tant que moteur immobile de l’animal. On
devrait alors affirmer que le cœur (et en général le corps en son entier)
est dans l’âme, puisqu’il est dans le pouvoir de celle-ci. L’âme est en
effet le véritable roi ou gouvernant du vivant, en tant que cause for-
melle, motrice et finale. On comprend alors mieux aussi le passage cité
du MA. L’âme est le monarque, elle ne doit pas être présente chaque
fois qu’il se passe quelque chose dans chaque partie du corps, alors que
le cœur est la constitution de la cité, à savoir ses lois, ce qui commande
toutes les autres parties, lesquelles agissent comme a été ordonné par
l’âme. C’est pourquoi le rapport décrit par le sixième sens de « être
dans » ne peut que s’appliquer au rapport entre les parties du corps et
le cœur, celles-ci sont en effet dans celui-ci, comme les affaires des
Grecs sont dans le pouvoir du roi, ou au rapport entre le cœur et l’âme,
dans le sens que celui-ci est dans l’âme.

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 135

60 MA 10, 703a28-b2. Trad. fr. Morel.



Il ne reste que le cinquième sens, qui concerne le rapport entre la
forme et la matière, puisque la forme est dite être dans la matière du
composé. C’est peut-être dans ce sens qu’Aristote parle de l’âme dans
le cœur. Le Stagirite affirme certainement que l’âme est dans un corps
en tant que forme ou entéléchie. En effet, il se range parmi ceux qui
pensent que l’âme ne peut pas exister sans un corps, même si « elle
n’est pas un corps, mais quelque chose du corps, et c’est pour cette rai-
son qu’elle est dans un corps (ἐν σώματι ὑπάρχει) »61. Il est donc pos-
sible que l’âme soit dans le cœur en comprenant ce dernier comme
l’organe matériel approprié à l’âme. Bien que cela semble au premier
abord convaincant, une telle solution entraîne au moins deux difficul-
tés. Tout d’abord, l’âme se trouverait dans un rapport hylémorphique à
la fois avec le corps naturel et instrumental (DA II 1, 412b5-6) et avec
le cœur, étant ainsi la forme essentielle de deux corps différents. De
plus, le cœur est toujours déterminé comme un principe et un moteur et
jamais comme matière par Aristote.

Toutefois, ces objections ne sont pas décisives et peuvent être
dépassées. La difficulté qu’il y a concevoir le cœur comme une cer-
taine matière pour l’âme disparaît lorsqu’on prend en compte la défini-
tion de l’âme qu’Aristote formule en DA II 1. En effet, le cœur est une
sorte d’instrument pour l’âme tout comme le corps qui est dit
ὀργανικόν (DA II, 1, 412b5-6). Or, s’il est approprié de dire que l’âme
est dans le corps instrumental62 comme la forme est dans la matière,
alors ça le sera aussi dans le cas du cœur (l’âme peut donc être forme
du cœur au sens où il y aurait entre eux une relation instrumentale).
Toutefois, peut-on affirmer que l’âme est la forme essentielle de deux

Luca TORRENTE136

61 DA II, 2, 414a21-23 : σῶμα μὲν γὰρ οὐκ ἔστι, σώματος δέ τι, καὶ διὰ
τοῦτο ἐν σώματι ὑπάρχει. Je traduis.

62 Sur cette traduction de σῶμα ὀργανικόν , voir S. Menn, « Aristotle’s
Definition of Soul and the Programme of the De Anima », Oxford Studies in
Ancient Philosophy 22, 2002, p. 109. La question est cependant débattue, voir
une discussion dans C. Shileds, Aristotle. De anima, Oxford, Clarendon Press,
2016, p. 171-172.



matières, le corps et le cœur ? La voie de résolution de cette aporie
passe par la constatation du fait que ces deux corps n’en sont en réalité
qu’un seul, sous un certain rapport qui est celui-ci de la partie princi-
pielle d’un tout et du tout dont cette partie est le principe. Autrement
dit, on peut soutenir que la même âme est à la fois la forme du corps et
du cœur, car celui-ci n’est rien d’autre que l’organe principal de celui-
là. Sur le fond, il n’y aurait alors aucune différence dans les deux
expressions « l’âme dans le cœur » et « l’âme dans le corps », car il
s’agit de la même forme essentielle.

On peut corroborer cette interprétation au moyen d’une référence à
l’embryologie. Dans la théorie d’Aristote, la contribution spermatique
du mâle est envisagée comme un « instrument » (ὄργανον) possédant
une fonction démiurgique63. Celle-ci s’exerce à travers des mouvements
qui façonnent la matière selon le programme de l’εἶδος. La forme doit
donc être présente dans le mouvement génératif. Or, pour tout être
vivant, c’est l’âme qui est forme et entéléchie. Cela signifie que, d’une
certaine façon, l’âme doit se trouver dans la semence, au moins comme
âme en puissance64. Comme nous l’avons décrit plus haut, le premier
organe qui se constitue dans l’embryogenèse est le cœur, lequel prend le
relai de la semence et devient le principe de l’ordonnancement du corps.
Il est tout à fait conséquent, alors, de concevoir que l’âme se trouve dans
le cœur, car c’est l’instrument corporel approprié par lequel l’âme peut
d’abord générer, et ensuite nourrir les autres parties de l’animal65. Dans
la génération animale, le premier moteur immobile est l’âme du géniteur
masculin66, mais il faut aussi un moteur mu qui soit la cause efficiente et
qui soit en contact direct avec la matière qui est mue. Ce moteur mu est

L’UNITÉ DE L’ÂME CHEZ ARISTOTE 137

63 GA I, 18, 723b29-30 ; 22, 730b2-27 ; II 1, 735a28 ; 4, 738b21.
64 GA II, 1, 735a5-9. Voir L. A. Kosman, « Male And Female in Aristotle’s

Generation of Animals », in J. G. Lennox and R. Bolton (eds.), Being, Nature,
and Life in Aristotle, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, p. 164.

65 C. Rapp, « Heart and Soul in Aristotle? », op. cit., p. 312.
66 A. Code, « Soul as Efficient Cause in Aristotle’s Embryology », op. cit. ;

D. Henry, Aristotle on Matter, Form, and Moving Causes, op. cit., p. 155.



dans un premier temps la semence et ensuite le cœur, tous les deux étant
des instruments de l’âme.

Sur l’unité globale de l’âme
Revenons maintenant à notre problème de l’unité de l’âme. J’es-

père avoir suffisamment montré que l’âme ne se constitue pas à un cer-
tain moment de la génération du vivant, car elle est toujours déjà là, au
moins à partir de l’émission spermatique du géniteur mâle. L’âme n’est
pas non plus morcelée par la différentiation des parties, car c’est une
seule forme essentielle qui dirige dès le début la génération, et donc
aussi la morphogenèse différenciant chaque partie en vue de l’activité
globale du vivant. L’organisme engendré est un tout parce que chaque
partie dont il se compose agit en fonction des activités propres à son
âme. Cela passe aussi par la médiation et par le rôle unificateur du
cœur. En effet, nous avons vu que le siège de l’âme est le cœur en tant
qu’organe (instrument de l’âme) fondamental de l’animal. Le corps est
ainsi continuellement unifié à la fois parce que toutes les parties se rap-
portent d’une manière ou de l’autre au cœur et parce que l’âme main-
tient son unité tout au long de l’existence du composé, grâce à sa
nature immatérielle et immobile. L’unité du composé est en outre
téléologique, car l’embryogenèse et les activités des facultés du vivant
sont en vue de la fin, à savoir de l’activité propre à une telle âme spé-
cifique. D’autre part, l’âme possède une unité qui n’est pas arithmé-
tique ou sans parties, puisque toutes les parties et les facultés dont elle
se compose sont incluses dans celle-ci67, elles font partie de la forme
spécifique d’un tel vivant. C’est pourquoi l’âme manifeste une unité
globale qui reste inchangée durant la génération et la vie du vivant. Les
processus d’unification et de différenciation regardent enfin le seul
composé, puisque l’âme préserve son unité complexe sans jamais subir
de modifications ou de corruptions.

Luca TORRENTE138

67 Y compris la partie intellective qui n’a pas été mentionnée dans cette
étude, voir à ce propos la contribution de D. Lefebvre dans le présent volume.




