Prem éres épreuves. Merci de citer la
ver si on publi ée

L’UNITE DE I’ AME CHEZ ARISTOTE : AVANT, DURANT
ET APRES LA GENERATION ANIMALE

Luca TORRENTE

Introduction

Le théme de I’'unité est omniprésent dans les écrits biologiques
d’Aristote. Cela non seulement en raison du fait que les étres vivants
sont les substances par excellence de 1’ontologie aristotélicienne,
comme la Métaphysique 1 affirme!, et que les étres naturels sont des
unités au plus haut degré?, mais aussi parce que 1’unité du vivant appa-
rait au premier abord comme problématique. En réalité, il faut préciser
tout de suite que ce n’est pas 1’unité de la matiére et de la forme du
vivant qui pose probleme & Aristote : cette unité est une sorte d’évi-
dence premiere, dont il est inutile de discuter, comme le souligne DA
I, 1, ou il affirme qu’« il ne faut pas chercher si I’aAme et le corps sont
une seule chose »3. Ce dont il faut rendre raison, c’est, en revanche,
I'unité de I’ame elle-méme et sa nature particuliere par rapport a la
diversité des facultés psychiques. En outre, d’un point de vue géné-
tique, il faut se demander si I’on peut Iégitimement parler d’une géné-
ration de I’ame ou non et, si c’est le cas, en quel sens on peut le faire.
Dans ce contexte, il sera impératif de comprendre comment 1’unité de
I’ame s’est constituée d’un point de vue génétique, si elle s’est consti-
tuée. On abordera ces questions en prenant appui sur les arguments

' Metaph.Z.,7,1032a18-19.
2 Metaph. A, 6, 1016a4-5 ; 1 1, 1052a22-28.
3DATL, 1,412b6-9.


lucan
Machine à écrire
Premières épreuves. Merci de citer la
version publiée


116 Luca TORRENTE

qu’on trouve dans la Génération des animaux, sans pour autant négli-
ger le traité De [’dme et les autres ouvrages biologiques. Il s’agira donc
dans cette étude de rendre compte de I'unité de I’ame d’une part, et, de
Iautre, d’expliquer comment une telle unité s’est constituée durant
I’embryogenese.

Le probleme de I’unité de ’ame dans le DA

Le probleme de I’unité* de I’ame apparait dés la position du pro-
gramme initial du DA, ou Aristote affirme la nécessité d’examiner si
I’ame est divisée en plusieurs parties (UeQLOT)) ou sans partie
(Gipeomg, 402 bl). Cependant, ce probléme est plus largement déve-
loppé en DATS :

Mais le fait est que la connaissance releve de 1’ame, et aussi la sensa-
tion et I’opinion, de méme que le désir, le souhait et, d’une fagon géné-
rale, les appétits. C’est aussi un fait, par ailleurs, que le mouvement
local, chez les animaux, dépend de I’ame, de méme que la croissance,
la maturité et le dépérissement. Est-ce que, des lors, chacun de ces phé-
nomenes est un attribut de 1’ame entiere (61 Tf) YPpuyf) ? Est-ce par
toute notre Ame que nous pensons et sentons que Nous nous mettons en
mouvement et que nous faisons et subissons tout le reste ? Ou bien
chaque phénomene différent met-il en jeu des parties différentes ? Et la
vie, par conséquent, est-elle localisée dans 1'une quelconque de celles-
ci, dans la plupart ou méme dans toutes ? Ou bien est-ce autre chose
qui en est responsable ?

Certains déclarent, de leur coté, que I’ame est divisée en parties
(peQroTn) et qu’une partie pense, mais une autre désire. Qu’est-ce
donc alors qui peut bien tenir ensemble (ovvéyet) I’ame, si par nature
est divisée en parties ? Car, en définitive, ce n’est pas le corps de toute

4 Seul le probléme de I'unité est ici pris en compte, celui de I’unicité ou
individualité de I’ame n’est pas abordé. Pour une distinction entre ces deux
notions que recouvre I’expression 10 €v, voir A. Crager, « Three Ones and
Aristotle’s Metaphysics » Metaphysics 1,2018, p. 110-134.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 117

facon. On pense, en effet, qu’au contraire, c’est plutdt I’ame qui assure
la cohésion du corps, puisque, lorsqu’elle s’en est allée, il se dissipe et
se putréfie. Par conséquent, s’il est autre chose qui produit 1’unité de
I’ame (uiov otV ToLED), cette chose-1a va étre une Ame au plus haut
point ! Mais on devra reposer la question a son sujet : est-ce une chose
une ou comporte-t-elle plusieurs parties (€v 1} molvpuepéc) ? Car, dans
la premiere hypothese, pourquoi ne pas directement conférer a I’ame
I’unité ? Et, dans I’hypothese d’une chose divisée en parties, le raison-
nement demandera de nouveau ce qui en assure la cohésion, et, de la
sorte, on ira donc a I’infini>.

Une fois posé le probleme en ces termes, Aristote formulera la
these selon laquelle 1’ame possede une unité qui n’est pas monadique,
au sens arithmétique®, mais plutot un entier ou une organisation for-
melle qui subsume et d’ou surgit I’articulation de ses parties’. C’est
pourquoi I’ame est le principe unificateur du corps. Dans ce cadre
conceptuel, nous verrons qu’une certaine partie matérielle (il s’agit du
ceeur ou de son analogue pour les &tres non sanguins) semble contri-
buer a ’unification du corps et, dans ce contexte, il faudra questionner
sa relation avec I’ame. Celle-ci apparait comme le principe premier du
vivant qui organise et commande les différentes parties corporelles par
I’intermédiaire d’un organe premier (le cceur). On procédera de la
maniere suivante : on présentera un apercu des étapes de I’embryoge-
neése d’apres Aristote, en soulignant les deux moments qui nous inté-
ressent le plus pour notre propos, a savoir I’unification et la différen-
tiation, ensuite on abordera le probleme du rapport entre I’ame et le
ceeur et, en dernier, on retournera sur 1’unité de 1’ame.

SDAT,5,411a26-b13. Trad. fr. Bodéiis modifiée.

6 L unité arithmétique est la plus simple que I’on puisse concevoir, sans arti-
culation interne ni propriétés particulieres de conformation. Voir L. M. Castelli
« TO EN AEI'ETAI [TOAAAXQE. Questioni aristoteliche sul significato
dell’uno », Antiquorum Philosophia 2, 2008, p. 189-215 et 211-212.

7 Voir Metaph. A, 6 et 26.



118 Luca TORRENTE

Les étapes de I’embryogenése

11 est possible de distinguer deux phases du processus génératif®.
La premiere, I’embryogenese proprement dite, comprend le dévelop-
pement embryonnaire a partir du mouvement issu du pere dans I’utérus
de la mere jusqu’a la formation du principe interne du mouvement, le
ceeur du nouveau-né. La deuxieme phase, qu’on peut appeler morpho-
genese, entraine un développement ultérieur et continu des autres par-
ties qui est dirigé par le nouveau vivant méme, une croissance jus-
qu’aux limites déterminés du corps et une augmentation progressive
des capacités de 1’ame. Voici les étapes principales de la génération
animale :

Embryogenése

— Les deux principes de la génération

— L’accouplement et I’action du méle

— La conception et le premier « mélange »
— La constitution du coeur

Morphogeneése

— La différentiation des parties

— La naissance

(1) Il y a deux principes de la génération animale, et ce, pour toute
espece sexuée : le male et la femelle. Aristote le déclare sans hésitation
en GA I, 2 : « ce qu’on pourrait surtout poser comme principes de la
génération, ce sont la femelle et le male, le méle au sens ot il possede
le principe du mouvement et de la génération, la femelle au sens ol

8 Voir 1. De Ribera-Martin, « Movement as Efficient Cause in Aristotle’s
Generation of Animals », Hopos: The Journal of the International Society for
the History of Philosophy of Science 9,2019, p. 308 et D. Lefebvre, « Looking
for the Formative Power in Aristotle’s Nutritive Soul », in G. Korobili and
R. Lo Presti (eds.), Nutrition and Nutritive Soul in Aristotle and Aristotelia-
nism, Berlin, De Gruyter, 2020, p. 112.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 119

elle posséde celui de la matiere »°. Si donc male et femelle sont les
principes de la génération, il faudra saisir tout d’abord le sens exact
dans lequel ils sont précisément des doyol. En prenant en compte le
lexique philosophique de Méraphysique A, il y a un sens de Gy qui
pourrait convenir parfaitement au réle des deux sexes dans la généra-
tion. Il s’agit de la troisieéme signification du mot principe en A, 1 :
« [aoyn] c’est aussi ce a partir de quoi, sans que ce soit un constituant,
il y a d’abord venu a étre et a partir de quoi le mouvement et le chan-
gement ont d’abord naturellement leur principe, par exemple I’enfant a
partir de son pére et de sa mére et le combat a partir de 1’outrage »'°. 1l
semble bien justifié de soutenir qu’on trouve ici le sens de AQyn
approprié au male et a la femelle, étant donné qu’Aristote lui-méme
utilise le pere et la mere pour donner un exemple du sens du mot qu’il
est en train d’exprimer. En réalité, les choses ne sont pas si simples.
Comme le remarque Werner Jaeger dans son édition de la Métaphy-
sique, la citation de la mére ici non est bonum exemplum'', car le Sta-
girite considere le seul pere comme cause motrice, alors que la mere
est plutdt la cause matérielle. En effet, le passage cité ci-dessus, exclue
la prise en compte de la cause matérielle, car il s’agit d’un principe qui
n’est pas un constituant (un €vumdQyovtog) et donc ne peut pas étre
matiére de quelque chose d’autre!2. Cependant, on doit souligner que

9 GA1,2,716a4-7 : nabdmeQ YO elmmopev Thg yevéoews Gy dg dv Tig
oy, fjntota Ogin TO ONAL %al TO GEEEV, TO HEV AEEEV MG TR KLVIOEWS ROl
TG YEVETEWG €OV TNV AQYNV, TO O¢ ONAV g VANG. Trad. fr. Lefebvre.

10 Metaph. A, 1, 1013a7-10 : 1) 8¢ &0ev yiyverar modTOV W) Evurmdo-
¥OVTOGS ®ol 00ev EMTOV 1) ®ivNOlg TEGUREV GOYECOOL %Al 1) peTafolT,
0l0V TO TéxVOV &% TOD TaTEOC %Al THS UNTEOC %al 1) udym &x Thg Aowdoplag.
Trad. fr. Duminil-Jaulin.

1''W. Jaeger, Aristotelis Metaphysica, Oxford, Oxford University Press,
1957, p. 86.

12 Cela trouve confirmation en GA IV, 1, 765b11-15, ol Aristote parle du
principe masculin non pas comme un principe tel qu’a partir de lui, comme a
partir de la matiere, est engendré un étre semblable a ce qui engendre, mais
comme le premier principe qui meut.



120 Luca TORRENTE

la mere ne s’identifie pas avec la matiere qui constituera I’embryon,
puisqu’elle apporte la matiere a partir de laquelle s’engendrera le nou-
veau-né. Cette précision permet donc de retenir I’exemple aristotéli-
cien de A, 1, car la mere peut bien étre considérée comme un principe
a partir duquel il y a venue a étre. Certes, le principe féminin de la
génération n’est pas une cause motrice, comme c’est le cas pour le
male, mais le sens d’doyn tiré de A, 1 est suffisamment large pour
comprendre aussi la mere.

Il reste a saisir la nature de tels principes et la fonction spécifique
de chacun. Aristote dit que les dipyai en question sont des duvapels,
c’est-a-dire des puissances. Nous pouvons ainsi interpréter la généra-
tion animale sexuée selon le modele de I’interaction entre dUVAELS.
D’une part, le principe du méle est une puissance active qui met en
mouvement, de ’autre, le principe de la femelle est la puissance pas-
sive sur laquelle cette action a lieu. En général, on peut dire que male
et femelle sont des principes, car le changement génératif se produit a
partir d’eux et qu’ils sont des puissances, car ils possedent une capacité
d’agir ou de patir en étant des choses autres par rapport au produit. A
ces caracteres, il faudra ajouter un aspect essentiel pour qu’il y ait
génération, c’est-a-dire I’interaction complémentaire des deux puis-
sances-principes. En effet, comme Aristote le montre dans un passage
célebre ou il pose I’analogie entre I’animal sexué et la plante divisée!?,
aucun des deux principes ne peut engendrer tout seul, mais il faut que
les deux soient unis et qu’ils forment a eux deux un seul &tre'*.

(2) La nécessité de I’interaction complémentaire des deux puis-
sances-principes et d’une unification trouve une issue dans 1’accouple-
ment, par lequel la nature vise a former un étre unique. La génération
animale est ainsi comprise comme étant elle aussi un processus d’uni-
fication. En reprenant 1’adage platonicien a propos de I’éros dans le
Bangquet : « de deux, produire une seule chose » (stotfjoou €v éx duoiv,
191d), Aristote envisage 1’accouplement comme la formation d’un étre
un a partir d’une certaine dualité :

13 GAT,23,730b32-731a4.
4 GA1,23,731al3-14.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 121

Or, d’une certaine facon, ¢’est la méme chose qui se produit aussi chez
les animaux ou la femelle et le male sont séparés, car, a chaque fois
qu’il faut engendrer, comme chez les plantes, il n’y a plus de sépara-
tion et leur nature tend a devenir une (fovleTon 1 pUOLG AVTOV EV
yiyveoOau), ce qui se manifeste a la vue quand ils sont mélangés et
accouplés : un animal unique se forme a partir des deux (¢v © CQov
yiyveoOou ¢€ dudoiv) ',

Dans I’accouplement, le méle émet une semence qui posséde en soi
le principe psychique (t0 omégua TO THS Yuywris doys). Pour cette
raison, la semence est aussi envisagée par Aristote en tant qu’instru-
ment (6oyavov) ou outil possédant une fonction démiurgique'. En
effet, le premier moteur immobile de la génération est I’ame du géni-
teur masculin'?, mais il faut aussi un moteur mu qui soit la cause effi-
ciente. Si alors I’ame est le moteur extérieur et en acte par rapport a ce
qu’il meut, la semence est, au contraire, en contact direct avec la
matiere qui est mue, en agissant comme intermédiaire de la transmis-
sion de la forme. Autrement dit, I’ame du pere est le premier moteur en
acte qui déclenche le mouvement et marque le début de I’ontogenese.
Ce méme mouvement génératif, informé par le programme spécifique
de la forme'8, est transmis aux menstrues grace a la semence. Il est

15 GA 1, 23, 731a9-14. 106mov 8¢ Tivar TahTo ovpfaiver xal év Toig
rneXWELOPEVOV Exovot Coolg tO ONu %ol to dooev. dtav yao Oefon
yevvay ylyvetat dyxmoLotov Ogme €v Tolg ¢putolc, nal fovieton 1) dpvolg
aUTOV €V ylyveoBar OmeQ Eudaivetal ®aTd TNV OYv UYVUUEVOV %ol
ouvdvatopévamv, €v T Cdov yiyveoOar €€ audoiv. Trad. fr. Lefebvre.

10 GA 1,18, 723b29-30 ; 22, 730b2-27 ; I1 1, 735a28 ; 4, 738b21.

17 A. Code, « Soul as Efficient Cause in Aristotle’s Embryology », Philo-
sophical Topics 15,1987, p. 51-59 ; D. Henry, Aristotle on Matter, Form, and
Moving Causes: The Hylomorphic Theory of Substantial Generation, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2019, p. 150.

18 Sur la forme comprise comme un pattern ou « programme », VOir
J. G. Lennox, « Teleology, Chance, and Aristotle’s Theory of Spontaneous
Generation », Journal of the History of Philosophy 20 (3), 1982, p. 222-223.
Dans le méme ordre d’idées, voir P. Pellegrin, « Les ruses de la nature et 1’éter-



122 Luca TORRENTE

important de remarquer que, dans 1’ensemble du processus génératif,
I’ame du pére ne subira en soi aucun mouvement. Le mouvement de la
semence sur la matiere fournie par la mere est donc la véritable cause
efficiente dans le processus génératif'®. Celle-ci est interne a 1’étre
engendré et posseéde déja I’ame en puissance, puisque c’est seulement
a partir d’un &étre vivant qu’on peut engendrer un autre vivant : la
matiere ne peut pas produire la vie d’elle-méme, mais il faut toujours
la présence de I’ame, laquelle est irréductible a la matiere.

(3) Si le début de I’ontogenese animale est marqué par le premier
mouvement du male, le processus génératif au sens propre commence
seulement apres le contact entre contribution masculine et contribution
féminine. Une fois que la semence entre en contact avec les menstrues,
un certain rapport et une bonne proportion entre les éléments matériels
sont nécessaires afin que le nouvel étre soit achevé. On trouve ici

nité du mouvement », dans M. Canto-Sperber et P. Pellegrin (éd.), Le Style de
la pensée. Recueil de textes en hommage a Jacques Brunschwig, Paris, Les
Belles Lettres, 2002, p. 319, parle de « séquences de mouvements dans un cer-
tain ordre ». Voir également A. Jaulin, Eidos et Ousia. De ['unité théorique de
la Métaphysique d’Aristote, Paris, Classiques Garnier, 2015, p. 134-135.

19D, Lefebvre, « La Jument de Pharsale. Retour sur De Generatione ani-
malium IV.3 », dans C. Cerami (éd.), Nature et sagesse : les rapports entre
physique et métaphysique dans la tradition aristotélicienne : recueil de textes
en hommage a Pierre Pellegrin, Louvain-la-Neuve, Peeters, 2014, p. 207-271
et en particulier p. 245.

20 Voir S. Connell, Aristotle on Female Animals: A Study of the Generation
of Animals, Cambridge, Cambridge University Press, 2016, p. 218 qui défend
un « vitalisme » d’Aristote. Voir également P. Pellegrin, Des animaux dans le
monde. Cing questions sur la biologie d’Aristote, Paris, CNRS éditions, 2022,
p. 117-182. Sur le cas exceptionnel des générations spontanées, voir J. G. Len-
nox, « Teleology, Chance, and Aristotle’s Theory of Spontaneous Generation »,
art. cit. ; S. Stavrianeas, « Spontaneous Generation in Aristotle’s Biology », Rhi-
zai. A Journal for Ancient Philosophy and Science 5, 2008, p. 303-338 ;
M. Wilson, « Heat, Meteorology, and Spontaneous Generation », in C. G. King
and H. Bartos (eds), Heat, Pneuma, and Soul in Ancient Philosophy and
Science, Cambridge, Cambridge University Press, 2020, p. 159-181.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 123

I’image du mélange (WELc) pour décrire 'unification des spermata du
male et de la femelle. Le recours au lexique du mélange pour décrire ce
phénomene est d’ailleurs fréquent dans la GA?!, mais il faut préciser
tout de suite qu’il ne s’agit pas d’un véritable mélange, selon les cri-
téres qui sont donnés par Aristote en GC I, 10, 327a30-328b2322. On
devrait plutdt prendre le terme piEig dans un sens large, c’est-a-dire
comme une union ou une combinaison de deux éléments. Quand le
Stagirite affirme que I’embryon est le premier mélange (T0 mEMTOV
utypo) d’une femelle et d’un male, il ne veut pas signifier que I’em-
bryogenese advient par un processus purement chimique de mélange
entre différents ingrédients>3. D’autant plus que cette hypothése est
refusée par Aristote méme en GA I, 19, 727b5-7, car « la génération ne
vient pas du mélange des deux, comme certains I’affirment »2*. La
cause de cela est évidente, si I’on pense, comme Aristote, que la
semence n’apporte rien de matériel et que tout mélange proprement dit
est composé a partir de différents ingrédients matériels, alors I’engen-
drement ne peut pas étre un certain mélange?. L’ image du mélange est
donc utilisée par le Stagirite pour indiquer la rencontre des puissances
présentes dans les deux contributions spermatiques. Ce premier
mélange donne comme résultat la constitution du premier organe de
I’embryon, c’est-a-dire le cceur, le principe interne du nouveau vivant.

(4) Avec la formation du cceur, I’embryogenese proprement dite
s’acheéve et la morphogenése commence. Aristote propose une com-

21 GAT, 20, 728a26-30 ; 728b32-63 ; 23, 731al1-14.

22 Pour la notion de mélange, voir J. Groisard, Mixis. Le probléme du
mélange dans la philosophie grecque d’Aristote a Simplicius, Paris, Les Belles
Lettres, 2016.

23 Pour la méme raison, Aristote affirme que I’exemple du lait caillé n’est
pas adéquat pour représenter exactement ce qui advient pendant I’embryoge-
nese. GA1V, 4,772a22-25.

4 Voir Hipp., De la génération, V (48, 7-8 Joly) et De la nature de I’en-
fant, X11 (53, 1-2 Joly).

25 Sur la différence entre mélange et génération voir aussi Alexandre
d’Aphrodise, Sur la mixtion et la croissance, X1V, 230, 14-34.



124 Luca TORRENTE

paraison avec les plantes pour expliquer ce tournant du processus
génératif.

Quand I’embryon (#0mua) a pris consistance (ovoTf), a partir de
1a, il fait de la méme fagon a peu pres que des graines semées, car, dans
les graines aussi, c’est le principe qui est le premier en elles, mais
quand celui-ci, qui existe dedans d’abord en puissance (¢vodoo
duvdipel mPOTEQOV), s’est séparé (AmoxoLOT), ce qui s’en détache, ce
sont la tige et la racine.

Le principe qui se constitue en premier est le coeur pour tous les ani-
maux sanguins. Une fois que ce premier organe a pris consistance et
s’est différencié, les autres parties vont se constituer, comme la tige et la
racine a partir d’une graine semée. C’est pourquoi 1’embryon com-
mence tout de suite la morphogenese, a savoir la différenciation ordon-
née de ses parties, dés qu’il posséde le cceur?’. Ce développement suit
une progression téléologique donnée par le programme de la forme et
mise en mouvement par le principe interne du cceur. Celui-ci en effet
assure, méme apres la naissance, « 1’agencement ordonné (dtaxOOUN-
o) du corps » (GA 11, 4, 740a8). Le processus de différenciation des
parties n’est pas simplement un mouvement mécanique : en effet, la
morphogenese est toujours régie par la forme qui donne le programme
du développement de 1’organisme, de facon que ce mouvement démiur-
gique soit un mouvement téléologique. La forme, qui s’identifie a I’ame
chez les vivants, est donc tout d’abord 1’ organisation ou la structure de
I’étre en question. Autrement dit, I’dme possede immédiatement la
capacité d’articuler et déterminer les autres parties de 1’organisme.

Dans sa fonction de production du sang, ou mieux, d’élaboration

26 GA 11, 4, 739b33-37 : "Otav 8¢ cvoti) 10 ximua 1101 magamiiolov
TOLEL TOLG OTELQOUEVOLS. 1] HEV YOO AR %OL €V TOLG OTEQUAOLY €V AVTOLG
goTv 1) oMt 6ty & aity dmoxoldf) évodoa duvdapel TEOTEQOV, GO
TaOTNG AdieTon O te PAaotog »ai 1) QiCa. Trad. fr. Lefebvre.

27 Sur I’articulation ou différentiation, voir HA III, 19, 521a9-10 ; HA V,
19, 550b028-30 ; HA VI, 12, 566b5 ; PA 111, 4, 667a6-8.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 125

de la nourriture et de sa coction, le cceur joue un role fondamental pour
le maintien de la vie. Cette opération ininterrompue de renouvelle-
ment de la matiere composant le vivant — qui passe par 1’assimilation a
travers la chaleur vitale?® — permet la préservation (cwtnoica) de la
vie¥?. C’est pour cette raison que le cceur « est la partie la plus émi-
nente (xvolwtdtn) et celle qui ajoute la fin (Téhog) <au processus
nutritif> »*'. Le cceur manifeste ainsi un role éminemment téléolo-
gique par rapport aux autres parties du corps. Ce finalisme de I’organe
premier et central est immanent a 1’étre vivant lui-méme, car ce dernier
a pour but de persister autant que possible dans 1’étre, en s’opposant a
la corruption dans la mesure du possible®2.

Si le ceeur est le principe organique qui permet 1’accomplissement
des fonctions vitales, il n’est pourtant pas le principe ultime du vivant
en tant que tel, car celui-ci est son ame. L’ame est en effet le véritable
principe premier du vivant et « le coeur lui est immédiatement subor-
donné »*3. Un signe de cela est le fait que le coeur est I’organe que la
vie abandonne en dernier®. I s’agit en d’autres termes du moteur de la
vie, lequel se caractérise par une activité (€véQyela) ininterrompue. En
tant que centre fondamental du vivant, le cceur est aussi le principe des
facultés nutritive, perceptive et motrice. Aristote soutient une telle

28 Aristote affirme en outre qu’il n’y a jamais eu d’animal sans cceur (ou
son analogue pour les animaux non sanguins) : GA IV, 4, 771a3.

» Long.5,466b31-33.

30 Voir aussi Alexandre d’ Aphrodise, In DA, 94, 24-30.

3 Juv. 3,469a4-5 : 1) 8¢ nadio xuuwTdTY, %l TO TEAOG EmTiOnow. Je
traduis.

32 D. Quarantotto, « A Dynamic Ontology: On how Aristotle arrived at the
conclusion that eternal change accomplishes ousia », in M. Leunissen (ed.),
Aristotle’s Physics. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press,
2015, p. 180 affirme : for a process to accomplish ousia it needs to neutralise
(without nullifying) the non-being.

3 P-M. Morel, De la matiére a l’action : Aristote et le probléme du
vivant, Paris, Vrin, 2007, p. 51.

3 GAIL, S5, 741b17-19.



126 Luca TORRENTE

concentration dans le cceur des différentes fonctions dans un passage
de PAIL, 1:

Et comme les puissances sensitive, motrice et nutritive de 1’animal se
trouvent dans la méme partie du corps, comme on I’a déja dit ailleurs,
il est nécessaire que la partie qui possede immédiatement de tels prin-
cipes, d’une part en tant qu’elle peut recevoir tous les sensibles, soit
une partie simple, d’autre part en tant qu’elle est motrice et portée a
agir (1] 88 % vNTOV %Al TQOXTIXOV), soit une partie anoméomere.
C’est pourquoi, chez les animaux non sanguins, c’est 1’analogue du
cceur qui est la partie en question, et chez les sanguins le ceeur™.

Aristote renvoie trés probablement aux Parva naturalia quand il
dit que cette concentration des facultés dans le coeur a déja été expli-
quée ailleurs3®. Tl est aussi important de noter que le cceur est un organe
sui generis (étant simple et anoméomere) parce qu’il doit remplir la
fonction de principe a la fois pour la puissance sensitive et pour la
puissance motrice. Le principe organique des vivants semble alors déja
opérer une sorte d’unification des différentes puissances et des parties
corporelles qui accomplissent des taches diverses, bien qu’elles soient
toutes essentielles au maintien de ’activité vitale®’.

(5) Une fois le coeur constitué, I’embryon continue son développe-
ment grice a un principe interne. En ce qui concerne la morphogenese,
il faut souligner que les aspects morphologiques des vivants, méme
s’ils peuvent avoir une autonomie explicative, sont néanmoins asso-
ciés a la finalité totale du vivant ; celui-ci développe ses parties tout en

35 PATI, 1, 647a24-33. Trad. fr. Pellegrin modifiée.

36 Voir Juv. 469a5-7 ; Resp. 8, 474a25 ; Vit. 1, 467b28-34 ; Somn.Vig. 2,
455b34 et 456a5.

37 11 me semble trop restrictif d’affirmer que the soul’s unifying function
coincides with the soul’s nutritive function, as nutrition is a process of unity
and of maintenance of unity, comme le fait D. Quarantotto, « Aristotle on the
Soul as a Principle of Biological Unity », dans S. Follinger (éd.), Was ist
‘Leben’? Aristoteles’ Anschauungen zur Entstehung und Funktionsweise von
Leben, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2010, n. 1, p. 35.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 127

étant un étre globalement unitaire, de sorte que les développements
internes et externes du corps organique ne sont rien d’autre que 1’arti-
culation dans un corps tridimensionnel d’une structure morphologique
et téléologique, a savoir de la forme. On peut ainsi affirmer, avec
Annick Jaulin, que « I’articulation n’est donc pas incompatible avec la
simplicité ; la simplicité d’une chose composée comme un découle, au
contraire, de la nécessité de l’articulation par laquelle ce tout est
constitué »38. A 1a fin de ce processus de morphogenése, nous avons la

naissance (6) et ’achévement de la génération.

L’unité de I’Ame durant la génération

Ayant esquissé la maniere dont fonctionne la génération des ani-
maux sexués, on pourrait se demander si la génération d’un nouvel étre
implique 1’engendrement d’une nouvelle ame. Dans la GA, on cher-
chera en vain un passage ou Aristote affirme qu’une ame est générée et
une telle proposition semblerait incohérente avec ce qui est soutenu en
Métaphysique Z, et en particulier en Z 8. La position aristotélicienne
sur le sujet peut étre résumée de la manicre suivante : a proprement
parler, il n’y a pas de génération de I’ame (en tant qu’elle est une forme
essentielle), mais on peut dire que, lorsqu’il y a génération du vivant
en tant que composé, il y a également une sorte de génération xoTa
ovpPePnrog de I'ame*. La génération animale est un type de re-pro-
duction du méme, selon 1’expression souvent utilisée par Aristote :
« un étre humain engendre un étre humain »* . L’identité concerne

3 A. Jaulin, Eidos et Ousia, op. cit., p. 190.

3 Voir C. Shields, « The Generation of Form in Aristotle », History of Phi-
losophy Quarterly 7, 1990, p. 367-390, p. 378 : Z8 endorses the following
triad: (I) Form is generable kata sumbebekos, (1li) Form is not generated
kath’auto when the compound is generated; (Illi) Form is not generable
kath’auto.

40 Par exemple en GA II, 1, 735a22 ou Metaph. Z, 8, 1033b33. Cf.
J. G. Lennox, « “For a Human Being Reproduces a Human Being”: A Mun-



128 Luca TORRENTE

alors le niveau spécifique, car I’ame est aussi la substance d’un vivant,
c’est-a-dire ce qui détermine son essence et sa définition (DA 11, 1,
412b11)*!. Cela signifie, en d’autres termes, que 1’ame d’un cheval
sera essentiellement différente de celle d’un étre humain ou d’un chien
(DA1, 1,402b5-7). C’est pourquoi on ne dira pas qu'une forme a été
engendrée au sens propre lorsqu’un cheval nait, car la forme du cheval
déja existait dans son géniteur et continuera a exister pour toujours
dans la perspective de I’éternité des espeéces vivantes qui est celle
d’Aristote, méme quand le cheval en question sera mort. De méme,
Socrate s’engendre et se corrompt, mais son dme, en tant que forme
essentielle, cause motrice et finale de chaque étre humain, ni ne s’en-
gendre ni ne se corrompt.

L’ame (du cheval, par exemple) reste toujours la méme et c’est
aussi en raison de cela qu’elle peut représenter un véritable principe
unificateur pour le corps. La fonction unificatrice de la forme sur le
composé est introduite en Métaphysique Z 17, puis expliquée en H 6
et se retrouve dans le DA a propos de I’ame (DA 1, 5, 411b8, « c’est
plutdt I’dme qui tient ensemble le corps (LWAAAOV 1) YPuyT) TO GO
ovvéyewv) »). Il est donc évident que la forme opére comme un unifi-
cateur des parties du composé*®. Cette unification est en outre orientée
selon le programme spécifique de chaque forme, car 1’unité essentielle

dane, Profound, Aristotelian Truth », in D. Sfendoni-Mentzou (ed.), Aristotle.
Contemporary Perspectives on his Thought, Berlin-Boston, De Gruyter, 2018,
p-57-73.

41 C. Shields, « Substance and Life in Aristotle », Apeiron 41, 2008,
p- 141 : The soul as substance is sortally-determinate. By this I mean that sub-
stance is not merely the cause of being in the sense of being responsible for the
existence of a thing, but also the cause of its being the F kind of thing it is.

42 Metaph. 7., 17, 1041b11-12 : « le composé de quelque chose est formé
de telle sorte que le tout soit un, non comme un tas, mais comme la syllabe »,
trad. fr. Duminil-Jaulin. Méme si le passage parle de la substance, je suppose
qu’il est désormais question de la substance en tant que forme.

43 Voir U. Chaintreuil, L’ Unité de la forme. L’ ontologie d’Aristote et le défi
de la complexité, Paris, Classiques Garnier, 2024, p. 162-168.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 129

d’un cheval ne sera pas la méme que celle d’un étre humain. De plus,
la forme n’est pas seulement le principe d’unité synchronique, elle est
aussi le principe d’identité diachronique. Si, d’une part, elle est le
principe d’unité synchronique du vivant en tant qu’elle organise et
détermine une multiplicité matérielle dans une unité organique et sub-
stantielle, d’autre part, elle est le principe d’identité diachronique, car
sa présence ininterrompue garantit ’identité « trans-temporelle » d’un
certain étre au fil du temps**,  savoir le fait qu’un cheval reste cheval
pendant toute sa vie.

Or, a propos de la génération animale, nous avons vu qu’Aristote
parle d’une unification a partir des deux principes (le male et la
femelle). Quelles sont donc les conséquences d’une telle union pour
I’unité de I’ame ? Est-ce qu’il y aurait une unification de 1’ame ? Pour
répondre tout de suite a cette derniere question, je pense qu’il faut don-
ner une réponse négative : il n’y a pas de processus d’unification de
I’ame, puisque, 2 ce moment-la, I’ame nécessiterait un autre principe
capable de I'unifier. Cette éventualité est écartée par Aristote en DA I,
5. En effet, 'unité de ’dme ne se compose pas au fur et a mesure ;
d’ailleurs nous avons vu qu’elle ne s’engendre pas. Si I’on reprend
alors le schéma explicatif de la génération des animaux, il ne reste
qu’une possibilité : I’ame est transmise par le seul géniteur male et elle
garde son unité durant tout le processus génératif. Il n’y a donc pas de
transmission de 1’ame du c6té maternel a proprement parler, méme si
la femelle contribue de maniere décisive a 1’engendrement du nou-
veau-né. Ce point est d’ailleurs affirmé par Aristote en GA II, 3,
737a29 : « la seule chose qui manque (sc. a la femelle) est le principe
de I’ame » (€Vv yaQ ovn ExeL LOVOV- TNV THG YPuyTig aQynV). Dire, par

4 Voir M. Furth, « Transtemporal Stability in Aristotelian Substances »,
Journal of Philosophy 75,1978, p. 624-646 ; M. Furth, Substance, Form, and
Psyche: An Aristotelean Metaphysics, Cambridge, Cambridge University
Press, 1988, vol. 27, p. 181. Méme si I’auteur parle de principle of synchroni-
cally individuation et de principle of diachronically individuation, il explique
les deux formulations en termes d’unité. C’est donc 1’unité et non I’individua-
tion qui est ici en question.



130 Luca TORRENTE

exemple, que la femelle fournirait & I’embryon une &me nutritive
entraine des difficultés importantes, car I’ame n’est pas réellement
divisée en parties d’apres Aristote (DA I, 5, 411a26-b14) et il faudrait
alors imaginer une unification de la partie nutritive avec la partie sen-
sitive a un moment donné de I’embryogenese. Mais cette unification
serait extrémement problématique pour Aristote, car elle demanderait
la présence d’une ame supérieure qui puisse unifier les deux autres par-
ties ou puissances psychiques.

Si I’on prend I’exemple de Socrate, sa forme ou ame humaine lui a
été transmise par son pere, et grice a cette méme forme, Socrate est un
étre humain, tout comme son pere et son corps est unifié selon le pro-
gramme de la forme (non seulement durant la morphogenese, mais
aussi tout au long de sa vie, afin de garantir 1’identité diachronique).
Cette norme ou « loi », que je nommerais loi de conservation de I’ unité
du principe, a savoir le fait que la forme passe de 1’ame du géniteur a
I’embryon tout en conservant son unité, se discerne tres bien dans la
phase de constitution du ceeur de I’embryon. Nous avons vu comment
la présence du cceur est un tournant pour 1I’embryogenése, mais il faut
souligner ici le rdle unificateur que ce premier organe joue dans 1’or-
ganisation de 1’animal. Celui-ci doit avoir un principe (un seul principe
est mieux que plusieurs, d’aprés Aristote*’) et le cceur, ou son équiva-
lent, est exactement ce principe qui permet a I’animal d’ordonner le
corps*® d’une maniére telle qu’il en résulte une unité globale ol toutes
les parties sont en quelque sorte liées a ce premier principe*’. En outre,
pour Aristote il n’y a pas d’animal sans cceur ou sans son analogue et,
dans le cas des déformations monstrueuses, c’est toujours le coeur qui

45 PAIL, 4, 665b14-15 ; Metaph. A, 10, 1076a3-4.

46 Le coeur est le principe d’ou dérive « I’ordonnancement du corps » (1}
drandounolg Tob ompotog), GA 11, 4, 740a8.

47 Voir P.-M. Morel, De la matiére & I’action, op. cit., p. 36 : « L organisme
doit avoir en tout cas, comme tel, un principe (arche) : le coeur (kardia) ou son
équivalent. L’animal se caractérise en effet, a I’exception relative de certains
insectes, par 1’unicité de son principe interne et par 1'unité globale qui en
résulte ».



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 131

est le principe pour déterminer si 1’animal que nous avons devant les
yeux est un seul ou plusieurs :

Mais il faut se régler sur le principe pour reconnaitre si le monstre (to
tepatdeg) est un seul animal ou plusieurs réunis naturellement
ensemble (mheiw ovpmepurdTa), par exemple s’il est vrai que le
ceeur est une partie de ce type, alors ce qui a un seul cceur est un seul
animal, tandis que les parties en surnombre sont des excroissances,
mais ceux qui en ont plus d’un sont deux animaux, réunis naturelle-
ment par la jonction (o0vaapv) des embryons*®.

Le rapport entre Ame et cceur

Une seule ame et un seul principe organique (le coeur) pour un seul
animal, c’est la la régle pour tout vivant qui n’est pas issu d’une géné-
ration contre nature. Cependant, quel est le rapport exact entre le coeur
et I’ame ? Cette question a fait couler beaucoup d’encre et il n’est pas
possible ici de reconstruire les détails de ce vaste débat. Cela dit, on
cherchera a montrer par la suite pourquoi la primauté du cceur dans le
vivant ne représente pas un probleme pour I’unité de I’ame, mais qu’il
est au contraire nécessaire pour celle-ci. Le coeur est tout d’abord
nécessaire en vue de la morphogenese de I’embryon. En effet, c’est
seulement un principe interne et matériel qui peut assurer a la fois 1’ac-
tualisation de la forme dans son développement embryonnaire et la
continuité naturelle qui devient unité dans le sens d’un « tout » (6A0G)
entre les parties du corps. L’ame est certes 1’acte premier et le véritable
moteur du vivant, mais elle a besoin d’un principe matériel qui puisse
ordonner et commander le corps en étant en contact avec toutes les par-
ties. En outre, le coeur est non seulement le premier organe, mais aussi
celui qui est le plus important, car — comme on I’a vu — les puissances
nutritive, sensitive et motrice de 1’ame se rattachent toutes d’une cer-
taine facon a lui. Cela permet, d’une part, de ne pas étre obligé a mul-

48 GA 1V, 4,773a8-13. Trad. fr. Lefebvre.



132 Luca TORRENTE

tiplier a I’infini les parties de I’ame et, de ’autre, d’assurer une unité
aux différentes facultés psychiques®’. En tout cas, le cceur reste un
organon, ¢’est-a-dire un instrument de I’ame : il est donc « principe »,
sans étre pour autant le principe ultime, car le principe ultime d’un
vivant est toujours I’ame et c’est elle donc qui donne réellement unité
au corps et a ses puissances.

En outre, méme si I’dme était déterminée comme immatérielle et
immobile, elle se trouverait « dans » le cceur. Cette affirmation, qu’on
trouve dans plusieurs passages des PN, a conduit divers interprétes®!
a voir ici une incompatibilité avec la doctrine affirmée en DA. En réa-
lité, plusieurs commentateurs ont montré que ces passages ne sont pas
en contradiction si on les comprend de la facon correcte®”. L’expres-
sion « étre dans quelque chose d’autre » peut en effet avoir plusieurs
significations, comme Aristote 1’affirme en Physique IV 3 :

D’une premiere maniere, donc (1) on le dit au sens ou le doigt est dans
la main, et, d’une facon générale, comme la partie est dans le tout (0
péog €v T OAm). Mais d’une autre maniére (2), on le dit au sens ol
le tout est dans les parties (T0 AoV €V TOig PéQEOLY), car le tout n’est

49 Voir V. Caston, « Aristote et 1’unité de la psychologie : comment divi-
ser I’ame ? », dans P. Pellegrin et F. Graziani (éd.), L’héritage d’Aristote
aujourd’hui : science, nature et société, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020,
p. 207.

30 Par exemple, Juv. 3, 469a5-7.

SUF. Nuyens, L’évolution de la psychologie d’Aristote, Leuven, Peeters,
1948 ; W. D. Ross Aristotle. Parva Naturalia, Oxford, Oxford University
Press, 1955, p. 1-18 ; W. D. Ross « The Development of Aristotle’s Thought »,
Proceedings of the British Academy 43, 1957, p. 65-67 ; W. D. Ross, Aristote-
lis De Anima, Oxford, Oxford University Press, 1961, p. 9-12.

52 Voir, par exemple, T. J. Tracy, « Heart and Soul in Aristotle », in
J. P. Anton and A. Preus (eds.), Essays in Ancient Greek Philosophy, Albany,
State University of New York Press, 1983, p. 321-339 ; C. Rapp, « Heart and
Soul in Aristotle’s Generation of Animals 11 », in S. Follinger (ed.), Aristotle’s
Generation of Animals: A Comprehensive Approach, Berlin-Boston, De Gruy-
ter, 2022, p. 269-318.



L’'UNITE DE L'’AME CHEZ ARISTOTE 133

pas hors ses parties. Et d’une autre maniere (3), comme [’homme est
dans I’animal et d’une fagon générale une espéce dans un genre (£i80g
€v yével). Et d’une autre maniere (4), comme le genre est dans 1’es-
péce et d’une fagon générale la partie de la forme dans la définition (t0
Hépog tod €ldoug év T AOyw). De plus (5), on le dit au sens ol la
santé est dans les choses chaudes et froides, et d’une fagon générale la
forme dans la matiére (t0 €id0g év tf) UAN). De plus (6), on le dit au
sens ou les affaires des Grecs sont dans le pouvoir du roi, et d’'une
fagcon générale ou quelque chose est dans ce qui meut en premier (¢v
O TEAOTO nvnTn®). De plus (7), on le dit au sens de dans le bien et
d’une facon générale dans la fin (¢v T@ téhel): c’est le ce en vue de
quoi. Mais le sens le plus éminent de tous, c’est (8) celui d’étre dans un
vase et d’une fagon générale dans un lieu (¢v TO7ID)33.

En guise de préambule a sa discussion sur le lieu, Aristote énumere
huit sens différents dans lesquels une chose est dite « étre dans » une
autre>*. Le dernier sens, qui signifie la localisation au sens strict, est
inapplicable a I’ame et au coeur (I’ame n’est pas un corps), tout comme
les quatre premiers, qui impliquent la relation de la partie au tout et du
genre a I’espéce. Prenons alors en compte le sixieme et le septieme
sens de la locution « étre dans ». Commengons par ce dernier. On pour-
rait étre tenté d’affirmer que 1’ame est dans le coeur comme dans la fin,
en raison du un role téléologique que cet organe a par rapport aux
autres parties du corps>. Mais on s’apercoit rapidement qu’une telle
relation entrainerait une inversion de la théorie aristotélicienne : I’ame
trouve sa fin dans I’actualisation de ses propres activités, non pas dans
le ceeur. Celui-ci est en effet caractérisé plutdét comme le moteur du
vivant, donc en tant que cause motrice. C’est pourquoi, d’apres
Tracy%, le sixieéme sens de « étre dans » peut convenir au rapport entre
I’ame et le coeur. Ce sens est utilisé lorsqu’on affirme que « les affaires

3 Ph.1V,3,210a14-24. Trad. fr. Pellegrin. Cf. aussi Metaph. A 25.

3 Certains de ces sens se retrouvent dans le lexique philosophique de
Metaph. A 23, sous la rubrique t0 €yewv (1023a8-25).

33 Voir plus haut et Juv. 3, 469a4-5.

36T, J. Tracy, « Heart and Soul in Aristotle », art. cit., p. 339.



134 Luca TORRENTE

des Grecs (ta t@v EAMMivwv) sont dans le pouvoir du roi (£v
Baouhel)’?, et d’une fagon générale ol quelque chose est dans ce qui
meut en premier (v T® TQOTO ®vNT®) » (Ph. IV, 3, 210a21-22).
Le commentaire de Simplicius au passage en question met en évidence
qu’il s’agit d’une situation ou quelque chose se trouve entre les mains
d’un agent supérieur qui est une source de changement, en raison de
son autorité, de son pouvoir et de son gouvernement>®. Tracy soutient
que ce sens d’étre dans quelque chose serait le plus approprié pour
I’ame dont on dit qu’elle est dans le ceeur. Il cite plusieurs passages des
PA ol le ceeur apparait comme le centre de contrdle du corps® et s’ap-
puie en outre sur un texte du MA qui semble restituer le méme rapport
et la méme similitude politique. Voici le passage de MA 10 dont il est
question :

Nous avons donc dit par quelle partie elle-m&me mue 1’ame mettait en
mouvement, et par quelle cause. Nous devons par ailleurs considérer
que I’animal est constitué comme une cité dont les lois sont bien faites.
En effet, dans la cité aussi, lorsque 1’ordre a été une fois institué, il

57 Dans leurs traductions de la Physique, Hussey et Waterfield pensent
qu’il s’agirait du roi de Perse, mais une telle identification ne me semble pas
nécessaire.

38 Simplicius, Commentaire sur la Physique, 9.522.8-12 : £xtov 8¢ £oTv
DG TG TOV AOYOUEVDV €V TO AEYOVTL, Og <&V Paothel T TV EAMvwv>
EMEyETO TOAYHATO. UL OAMG €V TQ RO TOD ULYODVTL KOl TOLODVTL OOG £V
¢Eovaiq nol duvdpel xal dowmhoet, Mg nol e’ Oufew To Adg & év
yoUvaol xettal. « Le sixieme est celui ol les affaires des gouvernés sont entre
les mains du gouvernant, comme les affaires des Grecs étaient dites étre entre
les mains du roi. En général, il s’agit d’une situation ol quelque chose se
trouve dans un moteur et une source de changement, comme dans une autorité,
un pouvoir et un gouvernement, comme lorsque Homere dit : C’est sur les
genoux de Zeus... ». Je traduis.

3 PA 111, 4, 665bl4-16 ; 666al4. Sur la position centrale du ceeur, voir
665al0-13 ; 665b18-21. Cf. aussi S. Byl, « Note sur la place du ceeur et la valo-
risation de la MEZOTHZX dans la Biologie d’Aristote », L’Antiquité Clas-
sique 37,1968, p. 467-476.



L’'UNITE DE L'’AME CHEZ ARISTOTE 135

n’est pas besoin d’un monarque séparé (reymOLOUEVOL LOVAQYOV),
qui devrait étre présent chaque fois qu’il se passe quelque chose, mais
chacun accomplit lui-méme ce qui lui revient, comme cela a été
ordonné, et tel agissement vient apres tel autre par habitude. Chez les
animaux la méme chose se produit par nature : chaque partie, naturel-
lement dotée d’une constitution appropriée, accomplit I’opération qui
lui revient, si bien qu’il n’est nul besoin d’une dme en chacune ; mais,
I’ame étant située dans une partie qui est principe du corps (v Tvi
aoyf Tod copatog obong), les autres parties vivent parce qu’elles lui
sont naturellement liées et elles accomplissent par nature 1’opération
qui leur revient®,

Selon I'interprétation de Tracy, I’dAme se trouve dans le cceur, car
celui-ci est le principe du corps et ce qui le met en mouvement. Il fau-
drait donc adopter le sixieme sens de 1’expression « étre dans » afin de
décrire correctement le rapport entre dme et cceur. Pour séduisante
qu’elle soit, cette solution se heurte cependant a des difficultés insur-
montables. Le probléme principal est qu’elle suppose un inversement
de la relation standard entre 1’ame et le corps. En effet, ’ame est ce qui
meut en premier le corps, en tant que moteur immobile de 1’animal. On
devrait alors affirmer que le cceur (et en général le corps en son entier)
est dans I’ame, puisqu’il est dans le pouvoir de celle-ci. L’ame est en
effet le véritable roi ou gouvernant du vivant, en tant que cause for-
melle, motrice et finale. On comprend alors mieux aussi le passage cité
du MA. L’ame est le monarque, elle ne doit pas étre présente chaque
fois qu’il se passe quelque chose dans chaque partie du corps, alors que
le ceeur est la constitution de la cité, a savoir ses lois, ce qui commande
toutes les autres parties, lesquelles agissent comme a été ordonné par
I’ame. C’est pourquoi le rapport décrit par le sixieme sens de « étre
dans » ne peut que s’appliquer au rapport entre les parties du corps et
le cceur, celles-ci sont en effet dans celui-ci, comme les affaires des
Grecs sont dans le pouvoir du roi, ou au rapport entre le coeur et I’ame,
dans le sens que celui-ci est dans I’ame.

60 MA 10, 703a28-b2. Trad. fr. Morel.



136 Luca TORRENTE

Il ne reste que le cinquieme sens, qui concerne le rapport entre la
forme et la mati¢re, puisque la forme est dite étre dans la matiere du
composé. C’est peut-étre dans ce sens qu’Aristote parle de I’ame dans
le cceur. Le Stagirite affirme certainement que 1’ame est dans un corps
en tant que forme ou entéléchie. En effet, il se range parmi ceux qui
pensent que 1’dme ne peut pas exister sans un corps, méme si « elle
n’est pas un corps, mais quelque chose du corps, et c’est pour cette rai-
son qu’elle est dans un corps (£v odpaTL VEdeyet) »°. 1l est donc pos-
sible que I’ame soit dans le coeur en comprenant ce dernier comme
I’organe matériel approprié a I’ame. Bien que cela semble au premier
abord convaincant, une telle solution entraine au moins deux difficul-
tés. Tout d’abord, I’@me se trouverait dans un rapport hylémorphique a
la fois avec le corps naturel et instrumental (DA II 1, 412b5-6) et avec
le cceur, étant ainsi la forme essentielle de deux corps différents. De
plus, le cceur est toujours déterminé comme un principe et un moteur et
jamais comme matiere par Aristote.

Toutefois, ces objections ne sont pas décisives et peuvent étre
dépassées. La difficulté qu’il y a concevoir le coeur comme une cer-
taine matiere pour I’ame disparait lorsqu’on prend en compte la défini-
tion de I’ame qu’Aristote formule en DA II 1. En effet, le cceur est une
sorte d’instrument pour lI’dme tout comme le corps qui est dit
0pyovirov (DAL, 1,412b5-6). Or, s’il est approprié de dire que 1’ame
est dans le corps instrumental®> comme la forme est dans la matiére,
alors ca le sera aussi dans le cas du cceur (I’ame peut donc étre forme
du ceeur au sens ou il y aurait entre eux une relation instrumentale).
Toutefois, peut-on affirmer que I’ame est la forme essentielle de deux

61 DAL, 2,414a21-23 : 6Gpa. u&v Yo ovx 0T, 0OUaTog 8 TU, %ol dud
to0TO €V ompoTL VrtdioyeL. Je traduis.

62 Sur cette traduction de oMU OQYUVIROV , voir S. Menn, « Aristotle’s
Definition of Soul and the Programme of the De Anima », Oxford Studies in
Ancient Philosophy 22,2002, p. 109. La question est cependant débattue, voir
une discussion dans C. Shileds, Aristotle. De anima, Oxford, Clarendon Press,
2016, p. 171-172.



L'UNITE DE L’AME CHEZ ARISTOTE 137

matieres, le corps et le coeur ? La voie de résolution de cette aporie
passe par la constatation du fait que ces deux corps n’en sont en réalité
qu’un seul, sous un certain rapport qui est celui-ci de la partie princi-
pielle d’un tout et du tout dont cette partie est le principe. Autrement
dit, on peut soutenir que la méme ame est a la fois la forme du corps et
du cceur, car celui-ci n’est rien d’autre que 1’organe principal de celui-
la. Sur le fond, il n’y aurait alors aucune différence dans les deux
expressions « I’ame dans le cceur » et « I’dme dans le corps », car il
s’agit de la méme forme essentielle.

On peut corroborer cette interprétation au moyen d’une référence a
I’embryologie. Dans la théorie d’Aristote, la contribution spermatique
du male est envisagée comme un « instrument » (6Qyavov) possédant
une fonction démiurgique®. Celle-ci s’exerce a travers des mouvements
qui fagonnent la matiére selon le programme de 1’gidoc. La forme doit
donc étre présente dans le mouvement génératif. Or, pour tout &tre
vivant, c’est I’ame qui est forme et entéléchie. Cela signifie que, d’une
certaine facon, I’ame doit se trouver dans la semence, au moins comme
Ame en puissance®. Comme nous I’avons décrit plus haut, le premier
organe qui se constitue dans I’embryogenese est le cceur, lequel prend le
relai de la semence et devient le principe de 1’ordonnancement du corps.
Il est tout a fait conséquent, alors, de concevoir que I’ame se trouve dans
le cceur, car c’est I’instrument corporel approprié par lequel I’ame peut
d’abord générer, et ensuite nourrir les autres parties de 1’animal®. Dans
la génération animale, le premier moteur immobile est I’ame du géniteur
masculin®®, mais il faut aussi un moteur mu qui soit la cause efficiente et
qui soit en contact direct avec la mati¢re qui est mue. Ce moteur mu est

3 GAT,18,723b29-30 ; 22, 730b2-27 ; 11 1, 735a28 ; 4, 738b21.

04 GATI, 1,735a5-9. Voir L. A. Kosman, « Male And Female in Aristotle’s
Generation of Animals », in J. G. Lennox and R. Bolton (eds.), Being, Nature,
and Life in Aristotle, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, p. 164.

95 C. Rapp, « Heart and Soul in Aristotle? », op. cit., p. 312.

% A. Code, « Soul as Efficient Cause in Aristotle’s Embryology », op. cit. ;
D. Henry, Aristotle on Matter, Form, and Moving Causes, op. cit.,p. 155.



138 Luca TORRENTE

dans un premier temps la semence et ensuite le coeur, tous les deux étant
des instruments de 1’ame.

Sur I’unité globale de I’ame

Revenons maintenant a notre probléme de 1’unité de I’ame. J’es-
pere avoir suffisamment montré que I’Ame ne se constitue pas a un cer-
tain moment de la génération du vivant, car elle est toujours déja la, au
moins a partir de I’émission spermatique du géniteur male. L’ame n’est
pas non plus morcelée par la différentiation des parties, car c’est une
seule forme essentielle qui dirige des le début la génération, et donc
aussi la morphogenese différenciant chaque partie en vue de I’activité
globale du vivant. L’organisme engendré est un tout parce que chaque
partie dont il se compose agit en fonction des activités propres a son
ame. Cela passe aussi par la médiation et par le role unificateur du
ceeur. En effet, nous avons vu que le siege de 1’ame est le cceur en tant
qu’organe (instrument de 1’dme) fondamental de I’animal. Le corps est
ainsi continuellement unifié a la fois parce que toutes les parties se rap-
portent d’une maniere ou de I’autre au coeur et parce que I’ame main-
tient son unité tout au long de I’existence du composé, grace a sa
nature immatérielle et immobile. L’'unité du composé est en outre
téléologique, car ’embryogenese et les activités des facultés du vivant
sont en vue de la fin, a savoir de I’activité propre a une telle ame spé-
cifique. D’autre part, I’ame possede une unité qui n’est pas arithmé-
tique ou sans parties, puisque toutes les parties et les facultés dont elle
se compose sont incluses dans celle-ci®’, elles font partie de la forme
spécifique d’un tel vivant. C’est pourquoi I’Ame manifeste une unité
globale qui reste inchangée durant la génération et la vie du vivant. Les
processus d’unification et de différenciation regardent enfin le seul
composé, puisque 1I’ame préserve son unité complexe sans jamais subir
de modifications ou de corruptions.

7Y compris la partie intellective qui n’a pas été mentionnée dans cette
étude, voir a ce propos la contribution de D. Lefebvre dans le présent volume.





